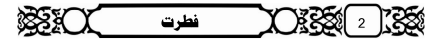


شهير مرتضى مطهري

ناثر معراج منبئ لا ہور



#### جمله حقوق بحق اداره محفوظ ہیں۔

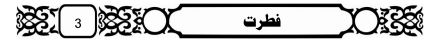
| فطرت              | نام کتاب                                |
|-------------------|-----------------------------------------|
| شهید مرتضی مطهر ک | مؤلفمؤلف                                |
| مبارخين           | اردو سیح و پرو <b>ن</b> ریڈنگ           |
|                   | کمپوزنگ                                 |
|                   | ناشرناشر                                |
|                   | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
|                   |                                         |

# معراج كمپنى د برياردوبازار كلامور

03214971214 04237361214

محمعلی بک ایجنسی اسلام آباد

03335234311



## عرض ناشر

حمد ہے اس ذات کے لئے جس نے انسان کوقلم کے ساتھ لکھنا سکھا یا اور درود وسلام ہواس نبی سالٹھ آپیل پر جسے اس نے عالمین کے لئے سرا پارحت بنا کرمبعوث فر مایا اور سلام ورحمت ہوان کی آل پر جنہیں اس نے پورے جہاں کے لئے چراغ ہدایت بنایا۔

"فطرت" آیت الله مرتفی مطبری کی ایک شہرت یا فتہ کتاب ہے، اس کتاب کا انداز تحریر دوسری کتابوں سے بالکل مختلف ہے، صاف وشفاف جملے، رواں دواں عبارت، پر شش لفظوں کا چناؤ پھر مطالب کی ہمہ گیریت اور مقاصد کی جامعیت نے کتاب کے حسن کو چار چا ندلگا دیئے ہیں۔ آیۃ الله مطہری نے کا کنات کی آفرینش اور انسان اور دیگر مخلوقات کے مقصد تخلیق کو بہت ہی سادہ اور آسان لفظوں میں بیان کیا ہے، حالانکہ شہیر مطہری ایک بہت بڑ نے فلسفی، فقہ وحدیث کے ماہر عالم دین سے، انہوں نے کتاب کصح وقت عام لوگوں بالخصوص طلبہ کی تربیتی سوچ کو بھی اپنے سامنے رکھا ہے۔ علامہ صاحب نے منفی اقدار کو انسانیت کا سب سے بڑا دہمن قرار دیا ہے، قرآن وحدیث کی روشنی میں جہالت صاحب نے منفی قدار کو انسانیت کا سب سے بڑا دہمن قرار دیا ہے، قرآن وحدیث کی روشنی میں جہالت وظلم کی سخت الفاظ میں مذمت کی ، پھر ہے بھی بتایا کہ اللہ تعالی کی تمام مخلوق اپنی اپنی جگہ پر درست اور برخل ہے، کسی کا خوبصورت یا برصورت ہونا فطری حسن پر اثر انداز نہیں ہوتا، کیونکہ خلاق لم پر ل نے کوئی نہ کوئی خوبی ہر انسان کو عطا کر دی ہے، گویا جو جو چیز یا جو جو نعمت جس جس سے حصے میں آئی تھی وہ اس کوئی خوبی ہر انسان کو عطا کر دی ہے، گویا جو جو چیز یا جو جو نعمت جس جس میں میں گئی تھی وہ اس کوئی خوبی ہر انسان کو عطا کر دی ہے، گویا ہو جو بھیز یا جو جو نعمت جس جس کے حصے میں آئی تھی وہ اس کوئی خوبی ہر انسان کو عطا کر دی ہے، گویا ہو جو بھیز یا جو جو نعمت جس جس کے حصے میں آئی تھی وہ اس کوئی خوبی ہر انسان کی کی بہت زیا دہ تعریف گئی ہے ، انہوں نے لکھا ہے کہ انسان علم ودانائی کی بہت زیا دہ تعریف کی گئی ہے ، انہوں نے لکھا ہے کہ انسان علم ودانائی کی عبر اس کونفع پہنچا تے ہیں ، میں اس کونفع پہنچا تے ہیں ، میں اس کونفع پہنچا تے ہیں ، اس کوئی پہنچا تے ہیں ، اس کی خوبی پہنچا تے ہیں ، اس کی خوبی پہنچا تے ہیں ،



بلکہ اس کے اندر حقیقت اور تحقیق کی فطری جبجو موجود ہے، علم بہتر زندگی بسرکر نے اور اپنے فراکض بہتر طریقے سے انجام دینے کا ذریعہ ہونے کے ساتھ ساتھ ذاتی طور پر انسان کو مطلوب ہے۔ پھر کہا ہے کہ انسانی روح کی پائیدار اور قدیم ترین تجلیوں اور اصلی ترین پہلوؤں میں سے ایک دعا اور عبادت کا انسانی روح کی پائیدار اور قدیم ترین تجلیوں اور اصلی ترین پہلوؤں میں سے ایک دعا اور عبادت کا حساس ہے، دوسر لے فظوں میں دعا ایک ایسازندہ عمل ہے جس کے ذریعے ہماری چھوٹی شخصیت اپنی حیثیت کو زندگی کے ایک بڑے" کل" میں پالیتی ہے۔ اسلام نے خود شاسی پرخصوصی تو جہدی ہے کہ دوہ خود شاسی پرخصوصی تو جہدی ہے کہ انسان اپنے آپ کو پہچانے اور اس عالم وجود میں اپنے مرتبہ کو سمجھ جس کا مقصد بیہ ہے کہ وہ خود شاسی کے دورش مور وری دری ہوتی ہوتی کے ایس بلند مقام پر پہنچائے جس کا دو اہل ہے۔ اسلام جسم کی پرورش اور انسانی کر دار کی تعمیر وترتی بھی حیات انسانی کے لئے لازمی حیثیت رکھی ہے۔ اس کتاب میں پیغیم وں کی تشریف آوری اور آئم معصومین عبرات کی انداز تبلیغ پر بہترین انداز سے ہے۔ اس کتاب میں پیغیم وں کی تشریف آوری اور آئم معصومین عبرات کیا گیا ہے، گویا آیة اللہ مطہری نے روشنی ڈالی گئی ہے۔ دنیا و آخرت کا فلفہ بھی آسان پیرا ہے میں بیان کیا گیا ہے، گویا آیة اللہ مطہری نے دریا کووز سے میں بند کر دیا ہے، کسی نے بچ کہا ہے کہ خوشہوتو وہ وہ جود وسروں کو اپنی طرف متوجہ کر سے دریا کووز سے میں بند کر دیا ہے، کسی نے بچ کہا ہے کہ خوشہوتو وہ وہ جود وسروں کو اپنی طرف متوجہ کرے نے کہ عطار کواس کی تعریف کرنی بڑے۔

آیۃ اللہ مطہری شہید کی چند کتب ہم شائع کرنے کی سعادت حاصل کر پچے ہیں، زیر نظر کتاب کی اشاعت ہمارے لئے کسی بڑے اعزاز سے کم نہیں ہے۔ ہم اللہ تعالی کی رضا وخوشنو دی اور اسلامی تعلیمات کے فروغ اور دین الہی کی نشروا شاعت کے لئے کام کررہے ہیں، جن احباب نے ٹیلی فون ،خط و کتابت کے ذریعے ہمارے ساتھ اپنی محبت و ہمدر دی کا اظہار فرمایا ہے، ان تمام دوستوں کے لئے بے حد شکر یہ اور دعائے خیر!

ہماری دعاہے رب العزت تمام امت مسلمہ کوعزت وسر بلندی عطا فر مائے اور ہم سب کو ہر طرح کی آفات وبلیات ہے محفوظ رکھے۔(آمین ثم آمین) ہمیں امیدہے کہ بیرکتاب مسلمانوں کے درمیان وحدت کا باعث بنے گی۔

اداره



# فهرست كتاب

| 9  |             | باب اول: فطرت کے معنی                                  |
|----|-------------|--------------------------------------------------------|
|    |             | فطرت اورتز بیت                                         |
| 10 | ••••••••••• | سرت اور ربیت                                           |
| 14 |             | لفظ فطرت كالغوى مفهوم                                  |
| 15 |             | ابن اثير كاقول                                         |
| 18 |             | بنعياس كاقول                                           |
| 20 | (0),        | ا بن عباس کا قول<br>شیخ عباس قمی کی گفتگو              |
| 20 | 100°        | ن بې 000 تو                                            |
| 21 |             | فطرت صبغة حنيف<br>فطرت صبغة                            |
| 25 |             | حنيف كامفهوم                                           |
| 27 |             | نظرت صبعة حليف<br>حنيف كامفهوم<br>طبيعت غريز هاور فطرت |
|    |             | طبیت                                                   |
|    |             |                                                        |
| 29 |             | غريزهغ                                                 |
|    |             | فطرت                                                   |
| 37 |             | باب دوم:انسانی فطرت                                    |
|    |             | انسان پُراسرارترین موجود                               |
|    |             | شاخت سے متعلق انسانی فطرت                              |

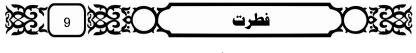
|    | فطرت |                                     | 6 <b>]</b>                        |
|----|------|-------------------------------------|-----------------------------------|
| 44 |      |                                     | افلاطون كانظريه                   |
|    |      |                                     |                                   |
| 47 |      |                                     | قرآن كانكته نظر                   |
|    |      | اوراس کا نتیجه                      |                                   |
| 56 | ت)   | غلق انسانی فطرت( فطریار<br>به       |                                   |
| 61 |      | ر پاکیزه)رجحانات                    | '                                 |
| 64 |      |                                     | انسانی خصوصیان                    |
|    |      |                                     | محسوسی فطریات<br>سه سه            |
| 67 |      | ش ر                                 | ا حقیقت کی تلا <sup>ن</sup><br>بس |
| 72 |      | کی طرف رجحان                        | ۲ ـ يىلى وقضيلت<br>م              |
| 73 |      | کی طرف رجحان                        | سريسن وجمال<br>تزر.               |
| 75 |      | ادکار جحان<br>عن<br>ن اور پرستش     | هم يحليق اورا يج<br>. عثة .       |
| 77 |      | ن ست <u>ة</u><br>ن ستة              | ۵- منش وعبادت<br>بریست به عشه     |
|    |      |                                     |                                   |
|    |      | /o* ·                               | انسانی رجحانات<br>حقةعشق          |
|    |      | ء بارے یک تصریات<br>میں فنا ہوجا نا |                                   |
|    |      | ین نا وجوانا<br>برجرات مندحسی       |                                   |
|    |      | ار برات شد ن                        |                                   |
|    |      | ىدىث                                |                                   |

| 99                       |                                         |
|--------------------------|-----------------------------------------|
| 102                      |                                         |
| 102                      | مار کسزم اورانسانی اقدار کا ثبات        |
| 109                      | عشق عرفاء کی نظر میں                    |
|                          | ڈاکٹر ہشتر ودی کا نظر بیاوراس کا تج<br> |
| ءانسانی اقدار کاارتقاء   |                                         |
| ا تقابل                  |                                         |
| 122                      |                                         |
| 124                      |                                         |
| مانی را بطریس ارتقاء     |                                         |
| بط میں ارتقاء            |                                         |
| 127                      | ۳_انسانیت میں تکامل(ارتقاء)             |
| نيت مين تكامل (ارتقاء)   | مارکسزم اورانسانی معاشرے کا انسا :      |
| 132 ] اورانسانیت اصالتیں |                                         |
| 139                      |                                         |
| شمر                      |                                         |
| 143                      |                                         |
| 144                      |                                         |
| 148                      |                                         |
| 150                      | نظر بەفوير باخ يرتنقيد                  |

|     |                       |                                   | المحاودل                  |
|-----|-----------------------|-----------------------------------|---------------------------|
| 153 |                       | اوراسپنسر کا نظریه                | گسٹ کا نٹ                 |
| 157 |                       | ہ: دین کمزوری اور خوف کا نتیجہ ہے | رُسل كانظر بـ             |
| 159 | •••••                 |                                   | شحقيق وتنقيد              |
| 161 | ••••••                | رفت خدا                           | قرآن اورمع                |
| 166 |                       |                                   | پہلاقدم                   |
| 166 | ••••••                |                                   | دوسراقدم                  |
| 170 |                       | ین فطری ہے                        | ,                         |
| 170 |                       | بيدائش دين                        | مار کسزم اور پ            |
| 173 |                       | ظریے کا تنقیدی جائزہ              | ,                         |
| 177 |                       | ت کی پیداوارہے؟                   | کیادین جہاا               |
| 179 |                       | کی رائے                           | ويل ڈیورنٹ                |
| 183 | یہیم کےنظریے کا جائزہ | ) کے نقطہ آغاز کے بارے میں ڈور    | بابنهم: دين               |
| 184 |                       | ى اورمر كب حقيقى                  | مركب اعتبار               |
| 185 |                       | ے کی تر کیب کی نوعیت              | انسانی معاشر              |
| 188 |                       | ش كاسرچشمه ڈور كہيم كى نظر ميں    | د ین کی پیدا <sup>ر</sup> |

فط ت

Y VZEK D ZZEKY



بستمالله الرَّحْين الرَّحِيْجِ

## باب اول: فطرت کے معنی

ہماراموضوع بحث فطرت ہے۔فطرت بحث ایک لحاظ سےفلسفیانہ بحث ہے۔فلسفے کے اہم موضوعات میں ہیں:

ا ـ خدا۲ ـ کا ئنات ۳ ـ انسان

ہماری یہ بحث انسان سے معلق ہے ایک لحاظ سے یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ انسان اور خدا سے متعلق ہے۔ موضوع کے ایک طرف انسان ہے اور دوسری طرف خدا ہے اسلامی مآخذ یعنی قرآن وسنت میں فطرت کا بہت ذکر ملتا ہے۔ اس ضمن میں میں نے پہلے سے پچھ یا دداشتیں مرتب کرر بھی ہیں کہ جن کے بارے میں اس نشست میں گفتگو ہوگی کہ کیا قرآن انسان کے لئے فطرت کا قائل ہے؟ انسان کے بارے میں ایک خاص مکت نظر ہے۔ لفظ فطرت سے کیا مراد ہے؟ کیا قرآن سے پہلے کسی نے انسان کے بارے میں بیلی خاص مکت نظر استعال کیا ہے؟ یا چر بیدا سے پہلوؤں میں سے ایک ہے جن کا قرآن نے ہی پہلی مرتبہ انسان کے متعلق ذکر کیا ہے؟ بظاہر قرآن سے پہلے اس لفظ کے استعال کی کوئی مثال موجود نہیں ہے چنانچے قرآن نے ہی اسے پہلی مرتبہ انسان کے لئے استعال کی استعال کی کوئی مثال موجود نہیں ہے چنانچے قرآن نے ہی اسے پہلی مرتبہ انسان

پہلے ہمیں لفظ فطرت کے لغوی پہلوکا جائزہ لینا چاہئے اور گہری نظر سے دیکھنا چاہئے کہ اس کی لغوی بنیاد کیا ہے۔ دوسرا مسئلہ جس کے بارے میں ہمیں اس مقام پر گفتگو کرنا چاہئے وہ یہ ہے کہ کیاانسان اصولی طور پرفطریات کے ایک سلسلے کا حامل ہے یانہیں؟ یا یہ کہ کیاانسان ہرقسم کی



فطرت سے عاری ہے؟ البتہ فطریات کی تعریف اس کے بعد بیان کریں گے۔
ہماری تیسری بحث بالخصوص دین کے بارے میں ہوگی کہ کیا دین فطری ہے یا نہیں؟
قرآن نے واضح طور پر بیان کیا ہے کہ دین فطری ہے۔ ہمیں انسان اور دین کے بارے میں
ایک علمی بحث کرنا چاہئے اور دیکھنا چاہئے کہ کیا دین بنیا دی طور پر فطری ہے یا نہیں؟ قرآن نے
واضح طور پر فرمایا ہے کہ دین دین فطرت ہے۔ ہمیں انسان اور دین کے بارے میں ایک علمی
بحث کرنا ہے اور دیکھنا ہے کہ دین بنیا دی طور پر فطری ہے یا نہیں۔

#### فطرت اورتربيت

البتہ اس مسلے کے بہت سے پہلو مختلف حوالوں سے وجود میں آتے ہیں ان میں سے ایک تعلیم وتر بیت کا پہلو ہے جواز خودایک وسی بحث کا حامل ہے۔ اس حوالے سے گفتگو یہ ہے کہ اگرانسان فطریات کے ایک سلسلے کا حامل ہے تو پھراس کی تربیت قطعی طور پر انہیں فطریات کو پیش نظر رکھتے ہوئے کی جانی چاہئے اور جو لفظ فطرت استعمال کیا جاتا ہے چاہے شعوری طور پر یا لاشعوری طور پر اس کی بنیادیہی ہے کیونکہ تربیت کے معنی ہیں پروان چڑھانا اور پرورش کرنا اور یہ اس بنیاد پر ہے کہ انسان کے اندر صلاحیتوں کے ایک سلسلے کو جسے آج کی زبان میں امتیازی خصوصیات کہا جاتا ہے تسلیم کرلیا جائے۔

تربیت اورصنعت میں بیفرق ہے کہ صنعت میں کسی" مادی" چیز کووجود میں لا یا جاتا ہے لیے اسان کا ابتداء میں ایک مطمع نظر ہوتا ہے اس کے بعد وہ اپنے مقاصد کے حصول کے لئے مختلف چیز وں سے کام لیتا ہے جبکہ ان چیز وں کی اصل ماہیت سے اسے کوئی غرض نہیں ہوتی اسے اپنے مقصد کے حصول کے لئے مختلف ساز وسامان کی شکل وصورت کو بگاڑنے یا سنوار نے سے

<u>نظرت</u> <u>نظرت نظرت نظرت نظرت نظرت المنظرة المن</u>

کوئی غرض نہیں ہوتی اس کوصرف اورصرف اپنے مقصد کے حصول سے غرض ہوتی ہے۔ ایک بڑھئی یاایک معمارجس کا کام ایک طرح کی ساخت یاتعمیر ہے جواس کا کام ہونا حاہٹے اسے اس سے مطلب نہیں کہ لکڑی لو ہاسینٹ وغیرہ اپنی ذات اور ماہیت کے لحاظ سے پروان چڑھتے ہیں اور کمال یاتے ہیں یا ناقص ہوجاتے ہیں بلکہ اصولی طور پر بھی تو ضروری ہو جا تاہے کہ وہ اس ساز وسامان کوشکل وصورت کو ناقص اور تبدیل کرے تا کہ اپنے مقصد کو حاصل کر سکے۔لیکن ایک مالیا گر جیاس کا پناایک مطمع نظر مدف اور فائدہ ہوتا ہےلیکن اس کے کام کی بنیا د یہ ہے کہ وہ پھول یا پورے کوفطری اور قدرتی تقاضوں کےمطابق پروان چڑھائے اور ایک لحاظ سےوہ پھول اور پودے کے قدرتی تقاضوں کونظر میں رکھتے ہوئے انہیں پروان چڑھا تاہے۔ میں نے بیمثال پہلے بھی دی تھی کہ بھی انسان کسی مینڈھے کواس کے ذاتی حوالے سے دیکھتا ہے اور بھی انسان اسے ایک چیز کے حالے سے دیکھتا ہے اگر مینڈ ھے کواس کے ذاتی حوالے سے دیکھا جائے تو کیا مینڈھے کے مفادییں ہے کہ اسے جنسی طور پر ناقص کر دیا جائے؟ ہر گرنہیں کیونکہ ہم اس عمل سے ایک طرف اسے اذیت دیتے ہیں اور دوسری طرف ہم اسے جنسی لحاظ سے ناقص کر دیتے ہیں۔اس طرح ہم اسے اس کے ایک اہم قدرتی عضو سے جو کہ اس کے کمال اور ارتقاء کا باعث ہے ہے محروم کر دیتے ہیں اس لحاظ سے یہاں پر ہم اسے ایک چیز کے طور یر بیجھتے ہیں۔ہمیں اس سے مطلب نہیں ہوتا کہ اس عمل سے مینڈ ھا کامل ہوتا ہے یا ناقص۔ میں چاہتا ہوں کہ بیفر بداورموٹا تازہ ہوجائے اوراس کا گوشت زیادہ ہوجائے اس لئے ضروری ہے کہ میں اسے جنسی طور پر ناقص کر دوں تا کہاس کی تو جہ بھیٹر کی طرف نہ جائے اور وہ صرف کھانے اور چرنے کی طرف ہی تو حدر کھے اس طرح وہ زیادہ کھائے گا اور زیادہ فریہا ورموٹا ہوگا نتیجتاً اس کا گوشت بھی زیادہ ہو جائے گا اور جب ہم اس کو ذبح کریں گے توہمیں اس کا زیادہ گوشه: میسرا سکرگا



انسانوں کا مسکلہ بھی ایسے ہی ہے انسانوں کی تعمیر دوطرح سے کی جاسکتی ہے:

ایک تو یوں کہ جس طرح چیزوں کی تعمیر کی جاتی ہے یعنی جوتعمیر کرنے والا ہے وہ فقط

اپنے ہی مقصد کو پیش نظرر کھے اور کسی شے کو ایسا بنا دے کہ اس کا مقصد حاصل ہوجائے چاہے اس

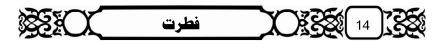
کا مہ مقصد چیزوں کو ناقص کرنے سے حاصل ہوتا ہو یا کا مل کرنے سے۔

جولوگ اجتماعیت کے قائل ہیں (یعنی فرد کی نفی کر کے معاشر ہے ہی کواصل سمجھنا اور انفرادی کمال کواہمیت نہ دینا) جیسےاشترا کی نظام کہ جوبذات خودایک خاص طبقے ( حکمران طبقے ) کی حاکمیت پرکمل ہوتا ہے وہ چاہتے ہیں کہانسانوں کی تعمیر یوں کریں کہ حکمران طبقے کا مقصد بہتر طور پر حاصل ہویاان کے بقول معاشرے کے لئے مفید ہو۔اس کے بارے میں ہم بعد میں بحث کریں گے کہآیا فرد کے کمال اور معاشرے کے کمال میں کوئی تضاد ہے یانہیں؟ اور کیا بہت ہے مسائل میں معاشر ہے کو کمال تک پہنچانے کے لئے ہم فر دکو ناقص کرنے پرمجبور ہیں یانہیں؟ کہا جاتا ہے کہ نہمیں معاشرے کے لئے فلاں فلاں افراد کی ضرورت ہے مثال کے طور پر کہتے ہیں کہ معاشرے کونظم وضبط کے سوفیصد یا بند سیامیوں کی ضرورت ہے جواو پر سے آنے والے حکم کی بلاحیل و حجت تعمیل کریں اوراینے سالار کے حکم کے علاوہ کسی چیز کے بارے میںغور وفکر نہ کریں۔ چنانچہا گرکوئی انسان اپنے ذاتی اراد ہےاورعقل کو کام میں لاتا ہے یعنی عقل وفکر کے اعتبار سے آزاد ہے اورسوچتا ہے کہ میں فلاں کام کیوں کروں یاوہ انسان جذبات کا حامل ہے تو پھراییا فردان کے نزدیک کسی کام کانہیں اوران کے بقول معاشرے کے لئے بے کار ہے۔ان کےمطابق معاشرے کے لئے وہی لوگ کارآ مد ہیں جوفکراورجذبہ سے عاری ہوں وہ چاہتے ہیں کہ سیاہی ایبا ہو کہ بیاسے ایک بم دیں اور کہیں کہ جاؤ فلاں شہر پر گرا آؤاوروہ بینہ سویے کہ وہاں کے عوام کا کیاقصور ہے؟ اور میں ان پر بم کیوں گراؤں؟ وہ پینہ سویے کہ آخراس شہر میں جومرد ہیں عورتیں ہیں بوڑھے ہیں جوان ہیں یا بیچے ہیں وہ بے گناہ ہیں یاقصور وار۔اس



بارے میں اسے نہ سوچنا چاہئے نہ ذرہ بھر محسوں کرنا چاہئے بالکل ایسے ہی جیسے مینڈ ھے کی تناسلی صلاحیت کوختم کردیتے ہیں تاکہ وہ خوب چرے اور خوب موٹا تازہ ہو۔ یہ لوگ انسانی جذبوں اور احساسات کوختم کردیتے ہیں اور اس میں درندگی کی کیفیت پیدا کر دیتے ہیں اس طرح فکری حریت اور استقلال کو پوری طرح اس سے چھین لیتے ہیں اور اس صورت میں یہ انسان ان کے کریت اور استقلال کو پوری طرح اس سے چھین لیتے ہیں اور اس صورت میں ہوتا۔ تربیت کے کار آمد ہوجا تا ہے لیکن بیسب کچھ" تربیت" کے قیقی مفہوم کی بنیاد پر نہیں ہوتا۔ تربیت کے معنی انسان کی حقیقی صلاحیت رکھتا ہے اور اس کے عنی انسان کی حقیقی صلاحیت رکھتا ہے اور اس کے ذہن میں چون و چرا ابھرتے ہیں تو پھر چاہئے کہ ان کی بھی پرورش کی جائے نہ کہ اس کی ان صلاحیتوں کوختم کردیا جائے آگر اس کے اندر انسانی جذبہ مثال کے طور پر رحم کا جذبہ موجود ہوتو چاہئے کہ ان چیزوں کی بھی افراط و تفریط کے حوالے ہی سے صلاحیتوں کوختم کردیا جائے بیان کی گئی ہے کہ مسلہ فطرت کا تربیت سے بہت قربی رشتہ عدود مقرر ہیں۔ یہ بہت قربی رشتہ عرور میں ہم جداگانہ گفتگو کریں گے۔

دورحاضر کے انسانی فلسفوں میں اور معاشرہ شاتی کے علوم میں تاریخ کے ارتقاء کے مسئلہ کو بہت زیادہ اہمیت حاصل ہے اگر ہم فطرت کے قائل ہوں تو تاریخ کے ارتقاء کے ایک خاص اعتبار سے تو جیہ کریں گے اور اگر ہم فطرت کے قائل نہ ہوں جیسا کہ دور حاضر میں بہت خاص اعتبار سے تو جیہ کریں گے اور اگر ہم فطرت کی مجموعی طور پرنفی کرتے ہیں تو اس صورت میں تاریخ سے مکا تب فکر انسان کے لئے کسی فطرت کی مجموعی طور پرنفی کرتے ہیں تو اس صورت میں تاریخ کے ارتقاء کی تو جیہ سی اور طرح سے کریں گے۔ ان تمام امور پر تفصیلی بحثیں ہیں جن کی جانب ہم نے اجمالی طور پر اشارہ کیا ہے۔



### لفظ فطرت كالغوى مفهوم

اب ہم پہلے مسکلے سے بات شروع کرتے ہیں۔ سوال بیہ ہے کہ لفظ" فطرت" کہ جو قرآن میں آیا ہے اس سے کیا مراد ہے؟

ارشادخداوندی ہے:

فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴿ اللَّهِ الَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

ماده" فطر" (ف ۔ ط ۔ ر ) قر آن میں متعدد باراستعال ہوا ہے بھی" فطرهن". 🗓

كبهي «فَأَطِرُ السَّلْوِتِ وَالْأَرْضِ». <sup>٣</sup>

اورديگريانچ آيات۔

تبهى «انْفَطَرَتْ». الله

اور بهي «مُنْفَطِرٌ به». 🖺

ہرمقام پراسی لفظ کے معنی ہیں ابداع اورخلق بلکہ خلق بھی ابداع کے معنی میں ہی ہے۔ ابداع کے معنی کسی سابقہ نمونے کو پیش نظرر کھے بغیر پیدا کرنے کے ہیں۔لفظ" فطرۃ "اس صینے میں یعنی بروزن"فعلۃ "صرف ایک آیت میں آیا ہے کہ جوانسان اور دین کے بارے میں ہے جس کے مطابق دین" فطرۃ اللہ"ہے۔

فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّيْنِ حَنِيْفًا ﴿ فِطُرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴿

<sup>🗓</sup> سورهٔ روم: ۲۰ س

انبیاء ۲۵

<sup>🖺</sup> انعام ۱۹۸

<sup>🖺</sup> انفطار ا

<sup>🖺</sup> مزمل ۱۸



لَا تَبُدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ط.

اس آیت کی تشریح ہم بعد میں عرض کریں گے۔ جولوگ عربی زبان سے آشا ہیں وہ جانتے ہیں کہ"فعلۃ "کاوزن نوعیت اور کیفیت پر دلالت کرتا ہے۔"جلسۃ "یعنی بیٹھنااور"جلسۃ " یعنی بیٹھنے کا خاص انداز جیسے"جلست جلسۃ زید" یعنی میں زید کے انداز میں بیٹھا یعنی جیسے زید بیٹھتا ہے میں ایسے بیٹھا۔ ابن مالک نے الفیہ میں کہا ہے:

وفعلةلمرة كجلسة وفعلة لهبية كجلسة

جیبیا کہ ہم گہر چکے ہیں کہ قر آن میں لفظ" فطرت" انسان اور دین کے ساتھواس کے را بطے کے بارے میں آیا ہے۔

م فطرت الله الله عكر النّاس عَلَيْها ،

یعنی وہ خاص خلقت کہ جوہم نے انسان کو دی یعنی انسان ایک خاص انداز سے پیدا

ہواہے۔

یہ جوآج کل کہاجا تا ہے کہ انسانی امتیازات "تواس سے فطرت کامفہوم نکلتا ہے اور یہ اس صورت میں ہے کہ جب ہم انسان کی اصل خلقت میں پچھا متیازات اور خصوصیات کے قائل ہول یعنی فطرت انسان کے معنی ہوئے خلقت وآفرینش کے اعتبار سے انسان کے امتیازات و خصوصات۔

ابن اثير كاقول

حدیث کی لغات کے بارے میں کھی جانے والی معتبر کتب میں ایک کتاب ابن اثیر

<sup>🛚</sup> سورهٔ روم: ۲۰ س



ک"النہایہ" ہے جومعروف ہے۔ہم چونکہ معتبر مدارک سے ثبوت پیش کرنا چاہتے ہیں اس کئے اس کتاب کا بھی حوالہ پیش کرتے ہیں جیسے لغات قرآن کے لئے"راغب" کی کتاب" مفردات "نہایت عدہ ہے کیونکہ راغب نے قرآنی الفاظ کے بنیادی معانی کا اچھی طرح تجزید کیا ہے۔ یہی کام ابن اثیر نے حدیث کی لغات کے لئے انجام دیا ہے۔"النہا یہ میں ابن اثیر نے اس معروف حدیث کی لغات کے لئے انجام دیا ہے۔"النہا یہ میں ابن اثیر نے اس معروف حدیث کو ذکر کیا ہے:

كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَة. 🗓

" ہرمولود فطرت اسلام پر پیدا ہوتا ہے لیکن اس کے والدین (بیرونی عوامل) اسے منحرف کرکے یہودی عیسانی یا آتش پرست بنادیتے ہیں۔"

اں حدیث کے بارے میں ہم بعد میں بحث کریں گے۔ابن اثیرنے بیرحدیث نقل

كركے لفظ" فطرت" كے معنى يوں بيان كئے بيں كہ

الفَطُرُ:الابتداءوالاختراع

"فطر" یعنی ابتداء واختر اع یعنی خلقت ابتدائی کر جیے ایجاد بھی کہتے ہیں اس سے مراد ایسی خلقت جس میں کسی کی تقلید نہ کی گئی ہو۔ اللہ کا کام فطر ہے آخترائی کیکن انسان کا کام عموماً تقلید ہے یہاں تک کہ انسان جو ایجاد بھی کرتا ہے اس میں بھی تقلید کے عناصر موجود ہے اور انسان اسے نمونہ انسان عالم طبیعی کی تقلید کرتا ہے یعنی عالم طبیعی پہلے سے موجود ہے اور انسان اسے نمونہ قرار دے کراس کی بنیاد پر تصویر بنا تا ہے صناعی کرتا ہے جسمہ سازی کرتا ہے انسان بھی ایجاد و اختر اع کا اصل اختر اع بھی کرتا ہے اور ایجاد واختر اع کی صلاحیت رکھتا ہے لیکن انسانی ایجاد واختر اع کا اصل سرچشمہ عالم طبیعی ہی ہے اور اسی سے وہ رہنمائی حاصل کرتا ہے۔ معارف اسلامی میں اس بات پر جسمہ ناور دیا گیا ہے نہج البلاغہ اور دیگر اسلامی کتب میں اس سلسلے میں بہت کچھ موجود ہے اور

<sup>🗓</sup> الكافي (ط-الاسلامية )/ ج2 /13 / باب فطرة الخلق على التوحيد..... ص: 12



لازمی طور پراییا ہی ہے۔البتہ اللہ تعالی نے اپنے کام کے لئے کسی کی صناعی کی تقلیم نہیں کی کیونکہ جو پچھ ہے اس کی صناعی سے کوئی چیز مقدم نہیں ہے لہذا لفظ فطر ابتداء اور اخراع کے مساوی ہے یعنی ایساعمل کہ جس میں کسی اور کی تقلید نہ کی گئی ہو۔ابن اثیراس کے بعد کھتے ہیں:

#### والفطرة الحاله منه كالجلسه والركبة

فطرت: یعنی خلقت کی ایک خاص حالت اور ایک خاص نوعیت کے معنی ہوتے ہیں۔
(پیخاص طور پراس کئے بیان کررہا ہوں کہ جب ہم بعد میں وضاحت کریں گے توہمیں معلوم ہوگا
کہ بیمعنی ان کلمات کے لئے ان کے مفہوم کی بناء پر ہیں اور یہ کہ اس میحے لغوی مفہوم کونہا بت معتبر
اہل لغت نے بہت پہلے بیان کیا ہے)۔
وہ مزید ککھتے ہیں:

والمعنى انه يولى على نوع من الجبله والطبع المتهيى لقبول الدين فلو ترك على الإستمر على لزومها

" یعنی انسان ایک خاص طرح کی سرشت اور طبیعت کے ساتھ پیدا کیا گیا ہے اس طرح سے کہ وہ دین کوقبول کرنے کی قابلیت رکھتا ہے اور اگر اسے اس کے حال پر اور طبیعت پر چھوڑ دیا جائے تو وہ اسی راتے کا انتخاب کرے گا بشر طیکہ بیرونی اور خارجی طور پر متاثر کرنے والے عوامل اسے اس رائے سے نہ بھٹکا دیں۔"

اس کے بعدابن اثیر کہتے ہیں کہ حدیث میں فطرت کا لفظ کئی بار آیا ہے۔ مثال کے طور پر پیغمبرا کرم صلی شاہیں کی ایک حدیث کہ جس کا ابتدائی حصدابن اثیر نے نہیں لکھا یوں بیان ہوا ہے:

علىغير فطرة همهايعني علىغير دين محمها

مقصدیہ ہے کہ اس مقام پر لفظ دین کے بجائے "فطرت" کا لفظ آیا ہے۔ اس طرح



ابن اشرنے حضرت علی ملاللا سے قل کیا ہے:

وجبار القلوبعلى فطراتها

نج البلاغه مين اس سے ملتا جلتا جمله آیا ہے:

و جَابِلَ الْقُلُوبِ عَلَى فِطَرَاتِهَا »

الله تعالی جس نے دلوں کو پیدا کیا ہے وہ ان دلوں کی فطرتوں کی بنیادوں پران کا جبار

ہے۔ یعنی تلافی کرنے والا یا پھیل کرنے والااس سے مرادا خلاق ہے۔

ابن اثير ڪتھ ہيں:

على فطراتها اي على خلقها. 🗓

#### ابن عباس كاقول

تنهایدابن اثیرجلد ۳۵۰ م



کہ فارس زبان میں آج کل لفظ اعراب عرب کی جمع کے لئے بولا جاتا ہے )۔

اوراس نے ایک مسئلہ میں اس لفظ کو استعال کیا۔ جب اس نے اس مسئلے میں بیا لفظ استعال کیا تو مجھ پرآیت کامفہوم واضح ہوا۔

ابن عباس كالفاظ يون بين:

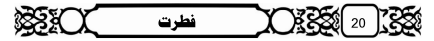
ما كنت ادرى ما فاطر السموات والارض حتى احتكم الى اعرابيان في بئر

یعنی قرآن میں آنے والے لفظ فاطر کو میں صحیح طور پرنہیں سمجھا تھا یہاں تک کہ دوبادیہ نشین میرے پاس آئے کہ جن کا پانی کے ایک کنوئیں کے مسئلے پراختلاف تھا۔ان میں سے ایک نے کہا"انا فطر تھا"، وہ کہنا چاہ رہا تھا کہ نواں میراہے اوراس کی مرادیتھی کہ اسے شروع میں میں نے کہا"انا فطر تھا"، وہ کہنا چاہ رہا تھا کہ نواں میراہے اوراس کی مرادیتھی کہ اسے شروع میں میں نے کھودا ہے۔ (آپ جانے ہیں کہ جب سمی کویں کو کھودا جاتا ہے توایک عرصے کے بعداس کے پانی کی سطح نیچی ہوجاتی ہے لہٰذا اسے دوبارہ مزید پیچے گہرا کرنا پڑتا ہے تا کہ پانی دوبارہ حاصل کیا جاسکے )۔

وہ کہنا چاہ رہاتھا کہ میں اس کا پہلا مالک ہوں لیعنی میں نے سے پہلے کھودا ہے۔ ابن عباس کہتے ہیں کہ میں اس سے سمجھا کہ قرآن میں" فطرت" کے کیا معنی ہیں یعنی انسان کی ایک ایک سو فیصد ابتدائی خلقت کہ غیر انسان میں جس کی کوئی مثال نہیں دیگر مواقع پر بھی عربی زبان میں جہاں" فطر" کا لفظ استعال ہوا ہے وہاں بھی بید ابتدائی ہونے اور سابقہ نہ رکھنے کا مفہوم رکھتا ہے۔ مثلاً عرب کہتے ہیں:

فطرنأب البعير فطرا اذاشق اللحمر وطلع

اونٹ کے دانت جب نکلتے ہیں اور وہ پہلی بار گوشت کو چیر کرنمایاں ہوتے ہیں تو ابتداءاً ان کے نکلنے کو" فطر" کے لفظ سے تعبیر کیاجا تاہے۔



اسی طرح سے کسی جانور کے بپتان سے جو پہلا دودھ حاصل کیا جاتا ہے اسے اسی اعتبار سے فُطرہ کہتے ہیں (یعنی بولی یا کھیس)۔

راغب اصفهانی نے بھی اس لفظ کا اس طرح تجزید کیا ہے جیسے" النہاری میں ابن اثیر نے اس کو واضح کیا ہے چونکہ اسے دوبارہ بیان کرنے سے تکرار ہوتی ہے اس لئے اس کی جانب اشارہ کرنا ضروری نہیں ہے۔

## شيخ عباس فمي كي گفتگو

شخ عباس فی نے اپنی سفینۃ البحار (شخ عباس فی کی بہترین مفیدترین اور ایک اہم
کتاب یہی ہے کہ حدیث کے بارے میں ہے اور اس کتاب میں انہوں نے مجلسی مرحوم کی
کتاب "بحار" کی احادیث کو لغوی اعتبار سے واضح کیا ہے۔ در حقیقت میجلسی مرحوم کی" بحار" کی
احادیث کی ایک فہرست ہے اس کتاب میں انہوں نے کسی حد تک ابن اشیر کی پیروی کی ہے اس
فرق کے ساتھ کہ ابن اشیر کی زیادہ توجہ لغت کی طرف ہے اور ان کی احادیث کی طرف) میں ایک
فرق کے ساتھ کہ ابن اشیر کی زیادہ توجہ لغت کی طرف ہے اور ان کی احادیث کی طرف کی خلقت۔ اس
کے بعد "غوالی اللیالی" سے بہ حدیث نقل کرتے ہیں کہ اس میں اس نے کہا ہے کہ فرطرت یعنی خلقت۔ اس

كُلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ عَلَى الْفِطْرَة. 🗓

"لعنی ہرمولود فطرت اسلام پر پیدا ہوتا ہے۔"

اس کے بعد انہوں نے امام جعفر صادق ملیا سے ایک حدیث نقل کی ہے جس میں آپ ہے ایک مناسبت کے لحاظ سے لفظ" فطرۃ "استعال کیا ہے لیکن فطرت کے اس استعال

<sup>🗓</sup> الكافي (ط-الاسلامية )/ ج2 /13 / باب فطرة الخلق على التوحيد..... ص:12



سے ہٹ کر کہ جس میں ہم استعال کرتے ہیں۔ابی بصیر کہتے ہیں کہ ایک دن میں حضرت امام جعفر صادق ملیلیا کی خدمت میں موجود تھا اونٹ کا گوشت لایا گیا اور ہم نے کھایا پھر دودھ لایا گیا آپ نے اس میں سے پچھنوش فرمایا اور مجھ سے کہا کہتم بھی پیئو، میں نے بھی پیا۔

میں نے بوچھا:"ایش" یہ کیا ہے؟ اس میں ایک خاص قسم کا مزوتھا۔

آپؑ نے فرمایا: «انہا الفطرة» بیوُطرة ہے (دودھ دو ہتے وقت اس کی جوجھاگ بن جاتی ہےوہ مراد ہے)

پھر بھی اس لفظ میں وہی ابتدائیت کامفہوم ہی موجود ہے۔اب ہم لفظ فطرت کی لغوی بحث سے آگے بڑھتے ہیں۔

#### فطرت صبغة حنيف

قرآن حکیم میں تین الفاظ ایسے استعال ہوئے ہیں کہ قرآن نے دین کے معنی اور مفہوم کے لحاظ سے انہیں ہم معنی الفاظ کے طور پر استعال کیا ہے۔ لخاظ سے انہیں ہم معنی الفاظ کے طور پر استعال کیا ہے۔ یعنی تین ایسے مختلف مفہوم ہیں کہ ان کا مصداق ایک ہے۔ ان میں سے ایک یہی لفظ" فطرت" ہے۔

فِطُرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴿ . [] دوسرالفظ "صبغه" ہے اور تیسرا" حنیف" یعنی دین کے لئے "فطرۃ اللہ" بھی کہا گیا ہے "صبغة اللہ" بھی اور "للدین حنیفا" بھی۔

<sup>🗓</sup> سور هٔ روم: ۲۰ س



اب ہم کچھ"صبغہ "اور"حنیفا"کے بارے میں گفتگوکرتے ہیں۔قرآن میںارشاد ہوتا

:4

صِبْغَةَ اللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةً. <sup>[]</sup> "الله كارنگ اور الله كرنگ سے بہتر كيا ہے "

"صبغه" "فعلة كوزن يرب بيصبغه اورصباغ كے ماده سے بـ"صبغه" كمعنى ہیں رنگ کرنا اور"صاغ" یعنی رنگ ریز یا رنگ کرنے والاصبغہ یعنی رنگ کرنے کی ایک خاص کیفیت خاص طرح کے رنگنا" صبغة الله" یعنی وہ خاص رنگ جواللہ نے کا ئنات میں بھرا ہے یعنی الہی رنگ۔ دین کے بارے میں کہا گیا ہے کہ بیالہی رنگ ہے بیروہ رنگ ہے کہ جسے دست قدرت نے کا ئنات اور خلقت میں بھرا ہے اس نے انسان کواس رنگ میں ڈھالا ہے۔مفسرین نے کہ جن میں راغب بھی شامل ہیں کہا ہے کہ آن میں بتعبیراس غسل تعمید کی طرف اشارہ ہے کہ جوعیسائی انجام دیا کرتے تھے ( کہتے ہیں کہ پائی میں چونکہ وہ لوگ "عیسائی" عموداً نہلاتے تھے اس لئے اسے خسل تعمید کہتے ہیں ۔ بعض کتابوں میں ہے جنسل کے لئے پانی کا کوئی خاص رنگ مثلاً زرد حبیبا ہوتا تھا)۔عیسائی غسل تعمید پراعتقا در کھتے تھے اور آج بھی اسے انجام دیتے ہیں جب وہ کسی کوعیسائی بنانا چاہتے ہیں بلکہ یہاں تک کہ عیسائیوں کے ہاں جب کوئی بچہ پیدا ہوتا ہے تواسے عیسائی مذہب میں داخل کرنے کے لئے بینسل دیتے ہیں گویااس طرح سے اس پر عیسائیت کا رنگ چڑھاتے ہیں اور اس نہلا نے کو ایک طرح سے مسحبت کا رنگ دینا سمجھتے ہیں۔قرآن میں ارشاد ہوتاہے:

> "رنگ تووہ رنگ ہے کہ اللہ نے جوخلقت کے اندر بھر اہے۔" ایک آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

<sup>🗓</sup> البقرة ۸ ۱۳



مَا كَانَ إِنَّا هِنِهُ يَهُوُ دِيًّا وَّلا نَصْرَ انتِّا وَّلكِنْ كَانَ حَنْيُفًا مُّسُلِّمًا. 🗓 "ابراہیمٌ یہودیاورنصرانی نہیں تھے بلکہ وہ تو حنیف مسلمان تھے۔" قرآن کہتا ہے کہانسان ایک فطرت کا حامل ہے اور وہ دین ہے اور دین بھی اسلام۔ اسلام ایک حقیقت ہے آدم سے خاتم تک قرآن ادبیات کا قائل نہیں ہے ایک دین کا قائل ہے یمی وجہ ہے کہ قرآن اور حدیث میں لفظ دین کی جمع استعال نہیں ہوئی کیونکہ دین فطرت ہے راستہ ہےانسان کی سرشت میں موجود ایک حقیقت ہے۔انسانوں کومختلف طرح سے پیدانہیں کیا گیاہے جتنے بھی انبیاء آئے ان کے تمام احکام کی بنیاد فطری احساس کو بیدار کرنے زندہ کرنے اور پروان جڑھانے پرتھی جو کچھوہ پیش کرتے تھے اس فطرت انسانی کا تقاضا ہے فطرت انسانی کے تقاضے مختلف طرح کے اورالگ الگنہیں ہوتے لہذا قرآن فرما تاہے کہ جس چیز کے نوح حامل تتھےوہ دین تھااوراس کا نام اسلام تھااور جس چیز کے ابراہیمؓ حامل تتھےوہ بھی دین ہی تھا کہ جس کا نام اسلام ہے۔ یہ جونام بعد میں پیدا ہوئے اور وجود میں آئے حقیقی دین اوراس کی فطرت سے انحراف ہے بیغی درحقیقت جس چیز کے نوح موی عیسی اور ہر نبی حامل تھا وہ دین اسلام ہی تھا۔ (بعض لوگوں نے بیسوال کیا ہے کہ کیا شریعتیں بھی قطری ہیں یانہیں؟ ہم اس سلسلے میں بعد میں بیان کریں گے کہ یہ جوہم کہتے ہیں کہ دین فطری ہے تواس کی کوئ ہی چیز فطری ہے۔ آیااس کےاصول ومعارف فطری ہیں یااحکام بھی فطری ہیں۔ پیجزئیات ہیں ان پر بعد میں گفتگو کی جائے گی )۔

لہذاقر آن فرما تاہے:

مَا كَانَ ابْرِهِيْمُ يَهُوْدِيًّا وَّلَا نَصْرَ انِيًّا وَّلْكِنْ كَانَ حَنِيْفًا مُّسْلِمًا. الله

<sup>🗓</sup> آل عمران ۲۷

<sup>🗓</sup> آل عمران ۲۷



"ابراہیم یہودی اور نصرانی نہیں تھے بلکہ وہ تو حنیف مسلمان تھے۔"

قرآن یہ نہیں فرمانا چاہتا کہ ابراہیم رسول اللہ کے زمانے کے مسلمان کی طرح کسی پنجیبرآ خرالزمان اکی امت تھے بلکہ فرما تا ہے کہ یہودیت اور عیسائیت تھی اسلام سے انحراف ہے اور اسلام در حقیقت ایک ہی ہے۔ وہ آیت مبارکہ جومیں نے پہلے بیان کی ہے اس میں فرما یا گیا ہے کہ اس رنگ چڑھانے کا کیا فائدہ ہے؟ عنسل تعمید اور اس جیسے غسلوں کی کیا تا ثیر ہے؟ کیا عنسل تعمید سے کسی کووہ کھی بنایا جاسکتا ہے جو کچھوہ نہیں ہے؟ رنگ بھرنا تو وہ رنگ بھرتا ہے جو دست قدرت نے خود کا کتاب میں بھر دیا اور سمودیا۔ اللہ یفرمانا چاہتا ہے کہ جو پچھ ہمارا نبی کہتا ہے وہی قطرت حقیقی یعنی وہ رنگ کہ جسے اللہ نے خلقت ہے وہی قطرت حقیقی یعنی وہ رنگ کہ جسے اللہ نے خلقت ہے وہی میں بھر دیا اور چڑھادیا ہے۔

راغب اصفهانی کہتے ہیں:

صبغة الله اشارة الى ما اوجله الله تعالى فى الناس من العقل المتميز به عن البهائم كالفطرة

البتہ وہ فطرت کوعقل میں منحصر سمجھتا ہے۔

و کانت النصاری اذا ولد لهم ولد غمسو دقی الیوم السابع فی ماء عمودیة یزعمون ان ذلك صبغة لتعالی له ذلك من احسن من الله صبغة لين عمون ان ذلك صبغة الله كاعبارت اس چزى طرف اشاره ہے جوالله تعالی نے خصوصاً انسانوں میں پیدا کی ہے یعن "عقل" جوانہیں حیوانوں سے اشرف افضل اور ممتاز کرتی ہے اور یہی فطرت ہے۔عیسائیوں کے ہاں جب کوئی بچے پیدا ہوتا تو وہ اسے ساتویں دن پانی میں

عموداً ڈبوتے ہیں اس سے وہ یہ خیال کرتے کہ بچہ پرعیسائیت کا رنگ چڑھ گیا ہے۔اس پراللہ

تعالى نے فرمایا:



"اللہ کے رنگ ہے بہتر کیا ہوسکتا ہے؟" حدیث میں ہے:

الدین الحنیف و الفطرة و صبغة الله والتعریف فی المیثاق. "
«دین حنیف اور دین فطرت اور صبغة الله و بی که جس سے الله نے انسان کویٹاق
کے موقع پر آشا کیا ہے۔ (میثاق وہ پیان یا عہد ہے کہ جو الله تعالی نے روح انسانی سے لیا
ہے)۔"

یہ میثان اس چیز کی طرف اشارہ ہے کہ جسے عالم ذر سے تعبیر کیا جاتا ہے لہذا ضروری ہوجا تا ہے کہ اس مقام پر ہم عالم ذر کے مسلہ پر گفتگو کریں اور دیکھیں کہ اس کا مفہوم اور معنی کیا ہیں۔ کیا انسان قبل ازیں اس عالم مادہ میں چھوٹے چھوٹے جانداروں کی طرح تھے؟ اور پھر انہوں نے یہ موجودہ "صورت اختیار کرلی ہے یا پھر اس کے کوئی دقیق ترمعنی ہیں؟ ظاہر ہے کہ اس کامفہوم اس سے کہیں زیادہ دقیق ترہے۔

حنيف كامفهوم

زرارہ نے امام مُمہ باقر ملیلائات پوچھا" حنفاءلتہ"سے کیا مراد ہے؟ «ما الحنیفیة ؛ حنیفیت کیاہے؟

امامؓ نے فرما یا صنیفیت یعنی فطرت ۔ گویا امامؓ نے بھی اسے ایک تکوینی وطبیعی مسلد کی طرف پلٹا یا ہے۔ شیخ صدوق اپنی عمرہ کتاب" توحید" میں فرماتے ہیں کہ زرارہ نے امام باقر ملیٹا سے حنفاء للہ غیرمشرکین بداور پھر صنیفیت کے بارے میں پوچھا توامامؓ نے فرمایا:

<sup>🗓</sup> معانی الاخبار بحواله بحارالانوار چاپ جدیدج ۳باب ۱۱ ص ۲۷۲



هِیَ الْفِطْرَةُ الَّتِی فَطَرَ النَّاسَ عَلَیْها «لا تَبُدِیلَ لِخَلْقِ الله. <sup>[]</sup> "به ہے وہ فطرت جس پر اللہ نے انسان کو پیدا کیا ہے اللہ کی آفرینش تبدیل نہیں ہوتی۔"

امامؓ نے مزید فرمایا کہ اللہ نے انہیں معرفت پر پیدا کیا ہے۔اس کے بعد امامؓ نے واقعہ ذرکی طرف اشارہ کیا اور فرمایا کہ رسول اللہ سلاھا آپہا نے جبی فرمایا ہے:

كل مولود يولى على الفطرة

يعنى على المعرفة بأن الله عزوجل خالقه

" ہرکسی کی فطرت میں پیمعرفت موجود ہے کہ اللہ اس کا خالق ہے۔"

ایک اور حدیث میں امام حمدیا قرمالیان

عروةالله الوثقي التوحيل والصبغة الاسلام

"الله کی مضبوط رسی تو حیدا وررنگ اسلام ہے"

ابن اثیر نے مادہ" حنت" کے وہی معانی بیان کئے ہیں جو ہماری احادیث میں آئے ہیں۔ اس نے کہا ہے کہ حفاء کے معنی میہ ہیں کہ اللہ نے انسانوں کو گنا ہوں سے پاک پیدا کیا ہے اس کے الفاظ یوں ہیں:

خلقت عبادى حنفاء اى طاهرى الاعضاء من المعاصى و قيل ارادانه خلقهم حنفاء مومنين لما اخذ عليهم الميثاق: الست بربكم قالوا بلى فلا يوجد احد الاوهو مقر بأن له ربأو ان اشرط به واختلفوا فيه والحنفاء جمع حنيف وهو المائل الى الاسلام الثابت عليه و الحنيف عند العرب من كأن على دين ابراهيم (عليه السلام) و اصل الحنف الميل

<sup>🗓</sup> مخضرالبصائر/ 399 ص: 381



اس عبارت کا خلاصہ یہ ہے کہ صنیفیت یعنی حقیقت کی طرف رجان اور میلان پس اگر ہم لفظ حنیف کی تعریف کرنا چاہیں تو وہ کچھا س طرح سے ہوگی کہ" مائل ہوت " مائل ہوتیت تی اور حقیقت کی جانب جھکا ور کھنے والا یا خدا اور توحید کی طرف میلان اور رغبت رکھنے والا ۔ انسان کی فطرت میں حنیفیت ہونے کے معنی یہ ہیں کہ حق وحقیقت کی طرف میلان" رجان" اس کی فطرت میں حنیفیت ہونے کے معنی یہ ہیں کہ حق وحقیقت کی طرف میلان" رجان" اس کی فطرت میں شامل ہے۔ یہاں تک ہماری گفتگو لفظ فطرت کے لغوی مفہوم کے بارے میں تھی اور قرآن وحدیث میں اس کے بنیادی معنی کی تلاش کے لئے نیز اجمالاً جانے کے لئے کہ اس کی بنیاد قرآن اور احادیث میں موجود ہے اور یہ کہ یہ ایک بنیادی مسئلہ ہے لہٰذا اس قدر عرض کرنا ضروری تھا۔

# طبيعت غريزة اورفطرت

اب ہم ان تین لفظوں کے مفہوم کے بارے میں کچھ گفتگو کریں گے:

#### طبيعت

اب ہم انسان کی فطر تیات کے بارے میں بات شروع کرتے ہیں۔ یہ گفتگو دینی مذہبی اور قر آنی حوالے سے نہیں ہوگی بلکہ اس سوال کا جائز ہلیں گے کہ کیاانسان فطریات کا حامل ہے یا نہیں؟ اس سوال کے جواب کے لئے لامحالہ بید یکھنا ہوگا کہ فطریات سے کیا مراد ہے؟ ہمارے یہاں تین الفاظ استعال ہوتے ہیں مناسب ہوگا کہ ہم ان کے درمیان تمیز



کریں اوران کا فرق بیان کریں۔ان میں سے ایک لفظ"طبیعت" ہے عموماً غیر جانداروں کے لئے لفظ طبیعت یاطبع استعال ہوتا ہے اگر جہ جانداروں کے لئے بھی استعال ہوتا ہے لیکن میر ہے کہنے کا مقصد پیہے کہ غیر جانداروں کے لئے بیافظ خاص طور پر استعال ہوتا ہے مثلاً ہم کہتے ہیں کہ یانی کی طبیعت "خاصیت" ایسی ہے جب ہم بے جان موجود جس کا نام یانی ہے کے خواص میں سے کوئی خاصیت بیان کرنا چاہتے ہیں تو کہتے ہیں کہ یانی کی طبیعت الیں ہے (ہمارے یہاں اردو میں مادہ کے لئے خواص یا خاصیت کے الفاظ استعال ہوتے ہیں اور عالم مادہ کے لئے طبیعت کی اصطلاح بھی ستعمل ہے ) یا کہتے ہیں کہ آسیجن کی طبیعت "خاصیت"الیم ہے کہ سلگنے یا جلنے کے قابل ہےاوراس طرح سے مختلف اشیاءعناصر کے مختلف خواص کے حوالے سے ہم ان کے لئے مختلف ذاتی خصوصیات کے قائل ہوتے ہیں ۔کسی بے جان چیز کی ذاتی خصوصیت کوہم طبیعت "طبع" کہتے ہیں بیتمام انسانوں" بی نوع بشر" میں موجودایک فلسفیانہ سوچ وفکر کا نتیجہ ہے یعنی انسان اسی طرح سے سوچتا ہے کہ دوایک سی چیزوں کے خواص مختلف نہیں ہوتے اگرخواص مختلف ہو گئے تو بیران چیز وں کے مختلف ہونے کی دلیل ہوگی بینی پھروہ دو چیزیں مختلف ہوں گی کیونکہ انسان نے چیز وں کوبعض پہلوؤں سے ایک سایایا ہے اور مشاہدہ کیا ہے کہ بعض چیزیں با وجوداس کے کہوہ جسم رکھتی ہیں اور مادہ ہیں ان کے خواص مختلف ہیں۔مثلاً انسان دیکھتا ہے کہ یانی جسم رکھتا ہےاور مادہ ہے مٹی بھی جسم رکھتی ہےاور مادہ ہے لیکن ان میں سے ہرایک کےاپنے ایسے خواص ہیں کہ جودوسرے میں نہیں ہیں۔لامحالہ اس نے بینتیجہ نکالا اورا خذ کیا کہ اس جسم میں ابک ایسی قوت ایک ایسی توانائی اور ایک ایسی خصوصیت پوشیدہ ہے جواس کی مخصوص خاصیت کی بنیاد ہے۔اس طرح ایک اور خاصیت دوسری چیز میں مخفی یعنی "یوشیدہ" ہے کہ جواسی سے مخصوص خواص کا سرچشمہ ہے لہذا ایک الیی خصوصیت کہ جوکسی خاص تا ثیر کی بنیاد بن جائے اس کا نام "طبیعت" ہے۔ آج کل ہم بھی اس لفظ کوا پسے ہی موقع کے لئے استعال کرتے ہیں ہم کہتے ہیں



کہ چیری (Cherry) کی طبیعت ہے ہے یا فلال درخت کی طبیعت ہے ہے کہ موسم سر ما میں اس پرتر وتازگی ہوتی ہے اور گرمیوں میں نہیں اور فلال درخت کی "طبع " یعنی طبیعت ایسی ہے کہ وہ گرم علاقوں میں پروان چڑھ سکتا ہے اور زندہ رہ سکتا ہے وغیرہ لیکن لفظ طبیعت کو ہم بے جان کے علاوہ جانداروں کے لئے بھی استعمال کرتے ہیں مثلاً پودوں حیوانوں اور انسانوں کے لئے بھی تاہم ان پہلوؤں سے کہ جن میں وہ "غیر جانداروں" کے ساتھ مشترک ہیں کیونکہ بے جان میں جو خصوصیات ہیں وہ بے جان میں جو خانوں میں نہیں ہیں وہ بے جانوں میں نہیں ہیں۔

غريزه

دوسرالفظ جس کے بارے میں گفتگو کرنا ہے وہ "غریزہ" یعنی" جبلت" ہے کہ جوزیادہ تر حیوانات کے لئے مستعمل ہے اور انسان کے لئے کم استعمال ہوتا ہے لیکن جمادات اور نباتات کے لئے ہرگز استعمال نہیں ہوتا۔ ابھی تک غریزہ" جبلت" کے ماہیت واضح نہیں ہے یعنی ابھی تک وفی شخص حیوانات میں غریزہ کے مفہوم کی شیخے وضاحت نہیں کر سکا لیکن اتنا ہم جانتے ہیں کہ حیوانات کچھ خاص اندرونی خصوصیات کے حامل ہیں کہ جوان کی زندگی کی رہنما ہیں اور حیوانوں میں نیم آگائی" نیم شعوری" کی ایک حالت پائی جاتی ہے کہ جس کی بنیاد پر وہ راستے کو پہچانے میں نیم آگائی" استعمال کیا ہے بلکہ ایک غیراکتا بی اور جبلی ہے۔ (استادشہید نے اس موقع پر فارسی کا لفظ" سرشت" استعمال کیا ہے )۔ مثال کے طور پر اڑنے والے جانور کا بچہ اپنی پیدائش کے آغاز میں ہی بغیرتعلیم وتر بیت اور بغیر کسی غیر ہے کہ ایسے کا م کرنے لگتا ہے کہ جواس کے لئے ضروری ہوتے ہیں۔ گھوڑی کا بچے انسان کا بچے جب دنیا میں ضروری ہوتے ہیں۔ گھوڑی کا بچے انسان کا بچے جب دنیا میں



آتا ہے تو پیتان اس کے منہ میں ڈالنا پڑتا ہے اگر چہ بچ بھی کسی حدتک اپنے ہونٹوں کو جنبش دیتا ہے اور چلاتا ہلاتا ہے اور کمز ورعلامت کے طور پر بین طاہر کرتا ہے کہ وہ کسی چیز کا مثلاثی ہے اور اس کی جستجو میں مصروف ہے جبکہ گھوڑی کا بچ" ٹٹو" پیدا ہوتے ہی کوشش کرتا ہے کہ اٹھ کھڑا ہو چند بار زمین پر گرتا ہے لیکن آخر کا راٹھ کھڑا ہوتا ہے اور بغیر مال کی رہنمائی کے اپناسر ٹیڑھا کرتا ہے اور مال کی رہنمائی کے اپناسر ٹیڑھا کرتا ہے اور مال کی رہنمائی کے اپناسر ٹیڑھا کرتا ہے اور مال کی مینان کی تلاش میں ہے چنا نچہ چند کھا ت مال کے شکم کے نیچے کچھ تلاش کرتا ہے بھینا وہ مال کے پیتان کی تلاش میں ہے چنا نچہ چند کھا ت میں مال کا پیتان ڈھونڈ لیتا ہے اور دود دھ بینا شروع کر دیتا ہے ۔ گھوڑی کے نیچ کی بیصالت اس کا گھرا ہونا مال کے بیتان کی جستجو کرنا اور جلدی سے اسے ڈھونڈ لینا اسے کیا کہیں گی جہتے ہیں مثلاً چیونٹی اپنی خوراک جمع بیں مثلاً چیونٹی اپنی خوراک جمع کرنے کے بارے میں ایک خاص غریز ہے بہت مختلف ہیں مثلاً چیونٹی اپنی خوراک جمع کرنے کے بارے میں ایک خاص غریز ہے بہت و کھی ہے۔

مورگردآورد به تابستان تافراغت بودزمیتانش

" چیونیٔ موسم گر مامیں اپنی خوراک ذخیر ہ کرلیتی ہے تا کہ سردیوں میں اسے سریشانی نہ ہو۔"

چیونی کی حالت تو بہت عجیب ہے یہاں تک کہ اپنی خوراک و نجیرہ کرنے کے لئے ایسے ایسے غیر معمولی اور محیرالعقول کام کرتی ہے کہ معلوم نہیں (معلوم نہیں سے مراد ہے کہ اس سلسلے میں کئی نظریات ہیں)۔ان کا سرچشمہ اور بنیا دکیا ہے؟ کہتے ہیں کہ گندم جمع کرتی ہے اور یہ جانتی ہے کہ اگر اس کے دانے سالم رہتو چھرسے اگ پڑیں گے گو یا نہیں با نجھ کردیتی ہے لینی دو گلڑے کردیتی ہے تا کہ وہ پھرا گئے کے قابل نہ رہیں اس طرح سے اور کھی بہت سے حیران کن کام کرتی ہے۔ یہ سب کیا ہے؟ ہم کہتے ہیں بیغریزہ ہے نیم آگاہی " نیم شعوری" پر مبنی ایک کام ہے جسے آگاہی " شعوری" کہا جا سکتا ہے کہ شعوری" پر مبنی ایک کام ہے جسے آگاہی " شعوری" کہا جا سکتا ہے اور یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ



آگاہانہ اور شعوری طور پرنہیں ہے ایک بہت ہی مبہم ہی حالت ہے۔ ہمچومیل کود کان باما دران سرمیل خودندا نند درلیان

"جیسے بچوں کا ماؤں کی طرف میلان اور رغبت ہوتی ہے لیکن وہ ماؤں کی طرف بڑھنے والا ہونٹوں کاراز نہیں جانتے۔"

ایک طرف تواس لحاظ سے کہ بیایک داخلی میلان ورغبت ہے آگاہی کی حالت ہے۔
میلان یارغبت ایک روحانی کیفیت کا نام ہے انسان اس میلان سے متعلق حضوری آگاہی رکھتا
ہے لیکن یہ بیس جانتا کہ بیمیلان ورغبت کیوں ہے۔ یہ تواسے خبر ہے کہ اس کے اندرایک رغبت یا
رجحان ہے لیکن خود اس کے بارے میں نہیں جانتا اپنی اس آگاہی کا راز نہیں جانتا۔ اجمال اور
ابہام کی بناء پر اس میں بیرغبت پیدا ہوتی ہے گئی وہ خود اس رغبت کی طرف متوجہ نہیں ہوتا چونکہ
کسی چیز سے آگاہی اور بات ہے اور اس کا حضور اور بات ہے۔

"غریزہ" کا لفظ حیوانات کے لئے استعال کیا جاتا ہے۔ میں نے ابھی تک کہیں بھی دینی یا غیر دینی اصطلاح اور محاورے میں یہ نہیں دیکھا کہ حیوانات کے لئے لفظ فطرت استعال ہوا ہوا ہوا ورا گرسی نے استعال کیا بھی ہوتو قصور وارگر دانا نہیں جاتا ( فطرت کا مفہوم اردوزبان میں موجود ہے اور استعال کے اعتبار سے وسیح ترہے یہاں تک کہ بیانگریزی زبان کے لفظ معال کے اعتبار سے وسیح ترہے یہاں تک کہ بیانگریزی زبان کے لفظ محاور پر بھی استعال ہوتا ہے جس کا فارسی مترادف طبیعت ہے اگر چیا نسان کے کے مترادف کے طور پر بھی استعال ہوتا ہے جس کا فارسی مترادف طبیعت ہے اگر چیا نسان کے لئے لفظ فطرت کا استعال زیادہ موزوں ہے)۔

بہرحال مجھے یادنہیں کہ حیوانات کے بارے میں جہاں پر "غریزہ" جبلت کا لفظ استعال کیا گیا ہو۔ استعال کیا جانا چاہئے" فطرت" کالفظ استعال کیا گیا ہو۔



فطرت

اس لفظ کا انسانوں پراطلاق ہوتا ہے اور لفظ" فطرت" طبیعت" اور" غریزہ" کی طرح ایک تکوینی مفہوم رکھتا ہے لینی انسان کی سرشت کا ایک حصہ ہے۔ تکوینی سے ہماری مرادیہ ہے کہ بیال کے انسان بی ایک انسانی یا کسی نہیں ہے یہ غریزہ "سے بالاترایک آگاہانہ چیز ہے۔ انسان جو کچھ جا نتا ہے وہ این اس علم کے بارے میں آگاہی حاصل کرسکتا ہے یعنی انسان کچھ" فطریات" کا حامل ہے اور بیجا نتا ہے کہ آگائی کچھ فطریات ہیں۔

كياانسان فطريات ركھتا ہے؟ " فطرى جبلتين"

"فطریات" کا "غریزہ" ہے ایک اور فرق ہے ہے کہ غریزہ کا تعلق حیوان کی مادی زندگی سے ہے جبکہ انسان کی"فطریات" ایسے امور سے مربوط ہے جنہیں ہم امور استثائی کہتے ہیں لینی حیوانی امور سے ہٹ کر پس در حقیقت" فطرت" ہے متعلق بحث کہ وہ امور جو خالصتاً انسانی امور ہیں اور حیوانی امور سے ہٹ کر ہیں آیا تمام کسی ہیں اور ان کی بنیا دخود انسان کے اندر موجود نہیں ہیں اور حیوانی امیر کے شیال کا سرچشمہ انسان کی ذات ہے اور بیانسان کے لئے فطری ہیں؟ مثلاً ایک موضوع حقیقت خواہی کے نام سے ہمارے سامنے ہے جس کا اپنا ایک مفہوم ہے اور یہ ایک الگ موضوع ہے۔" حقیقت خواہی "سے میری مراد ہے ہے کہ انسان چاہتا ہے کہ اس کے سامنے جو حقیقتیں مخفی ہیں ان کا انتشاف کرے۔ پہلے تو یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آیا انسان واقعی طالب حقیقت ہے؟

اس بات کاامکان ہے کہ اس بات کو تسلیم نہ کیا جائے کہ انسان حقیقت کا طالب ہے اور اگر طالب حقیقت ہے بھی تومحض اپنے مفاد کی خاطر۔ یہ بحث علم کے بارے میں ہے چونکہ علم انسان کے لئے حقائق کو واضح کرتا ہے اور یہ بھی سوال ہے کہ آیا انسان خود علم کی ذاتی قدر اور



اہمیت کا قائل ہے یا سے فقط ایک و سلے کی ہی اہمیت دیتا ہے اس میں شک نہیں کہ ما انسان کے لئے ایک ذریعہ ہے۔ کہتے ہیں" توانا بود ہر کہ دانا بود" یعنی علم انسان کوطا قت عطا کرتا ہے جب علم اسے طاقت بخشا ہے تو گویا بیا یک وسیلہ ہے کہ جس کے ذریعے وہ اپنی زندگی کوتر تی دے سکتا ہے۔ لیکن بیسوال بھی ہے کہ آیا علم انسان کے لئے خود سے کوئی چیز ہے بھی یا نہیں؟ اگر ہم اس بات کے قائل ہوجا نمیں کہ علم انسان کے لئے ذاتی اہمیت رکھتا ہے یعنی آج کا انسان حقیقت کا طالب ہے تو پھر یہ سوال پیدا ہوتا ہے یہ حقیقت خواہی ساجی ضرور توں کا نتیجہ ہے یا پھر انسانی سرشت کا حصہ ہے یعنی کیا انسان حقیقت خواہ ہی ساجی ضرور توں کا نتیجہ ہے یا پھر انسانی سرشت کا حصہ ہے یعنی کیا انسان حقیقت خواہ ہی بیدا ہوا ہے؟

دوسری مثال اخلاق جسندگی ہے دور حاضر میں کچھ مفاہیم اور مطالب ایسے ہیں جنہیں ہم اخلاق حسنہ کا نام دیتے ہیں یعنی اخلاقی نکتہ نظر سے انہیں انسانی اخلاق میا خلاق حسنہ کہتے ہیں اور ان کے برعکس مفاہیم کو اخلاق سیئہ کہا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر احسان مندی کا مطلب یہ ہے کہا گرکوئی شخص کسی انسان سے اچھا سلوک کر ہے توانسان اس کے جواب میں نیکی کرے اور اس کا شکر گزار ہویدا حسان فراموثی کے مقابلے میں ایک مفہوم ہے۔ احسان مندی یعنی نیکی کے جواب میں نیکی میا جواب میں نیکی کے جواب میں نیکی ہے: جواب میں نیکی ہے اخلاقی مسئلہ ہے بہر حال دور حاضر میں یہ بات قبول کرلی گئی ہے:

هَلَجَزَآءُ الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانُ. 🗓

اس آیت میں سوالیہ انداز کا مقصد انسانی فطرت سے جواب حاصل کرنا ہے یعنی یہ ایک فطری امر ہے کہ احسان کا صلہ احسان ہی ہوسکتا ہے۔ گویا قرآن پوچھ رہا ہے کہ آیا میمکن ہے کہ احسان کی جزاء احسان کے علاوہ کچھ اور بھی ہوسکتی ہے؟ انسان جواب دیتا ہے نہیں نیکی کی جزاء نیکی ہی ہے۔

یہ اصول انسان نے کہاں سے حاصل کیا ہے؟ کیا یہ پند ونصیحت ہے جسے معاشرتی

<sup>🗓</sup> الرحمن ۲۰



تقاضوں نے انسان پر گھونس دیا ہے؟ اگریہ بات مان لی جائے تو اس کا لازمی نتیجہ یہ ہوگا کہ اگر اجتماعی "ساجی" تقاضے بدل گئے تو یہ اصول بھی تبدیل ہوجائے گا اور یہ بات پھر تقابلی اخلاق "نسبی اخلاق" تک جا پہنچے گی یا پھر کیا یہ ایک ایساا مرہے جوانسان کی سرشت میں موجود ہے؟

خوددین اورعبادت کا مسکلہ انہی امور میں سے ہے اور کیا وہ حس جسے حس دینی کے نام سے جانا جاتا ہے جو بہر حال انسانوں کے اندر موجود ہے کا سرچشمہ انسان کی جبلت ہے اور انسان کی سرشت باطن کا نقاضا ہے یا یہ کہ بعض دیگرعوامل کا نتیجہ ہے۔ (ایسے عوامل کے بارے میں ہم بعد میں گفتگوکریں گے)۔

لہذا فطریات انسان یاانسانی فطرت کی بحث کوہم اس طرح سے شروع کرتے ہیں کہ کچھ امورایسے رہے ہیں اور ہیں کہ جنہیں آج انسانیت کا نام دیا جاتا ہے کوئی ایسا کمتب فکرنہیں ہے جوآج کی اصطلاح میں کچھ نہ کچھانسانی اقدار کا قائل نہ ہو۔

انسان اپنے مفاد اور فائدوں کی جستجو میں ہوتا ہے بیا یک منطقی امر ہوتا ہے کیونکہ انسان اپنے جبلی نقاضوں کے پیش نظر حیات و بقاء کو پسند کرتا ہے اور اس کا لازمی نتیجہ یہ ہے کہ وہ ہراس چیز کو پسند کرتا ہے جواس کی حیات کے سلسل میں مددگار ہوا ور انسان کا اپنے فائدے کی جستجو میں رہنا ایک فطری امر ہے۔

پچھاور چیزیں بھی ہیں جو فائدے کے مفہوم سے مطابقت نہیں رکھتی ہیں اور مفاد کی منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہیں۔ فرنگیوں نے غلط طور پران کا نام Value رکھا ہے انہیں بینام دینے کے باعث بھی بہت ہی غلط فہمیاں وجود میں آئی ہیں۔ Values (اقدار) کی اصطلاح انہوں نے اس کے باعث بھی بہت ہی غلط فہمیاں وجود میں آئی ہیں۔ کو ہ حقائق سے مختلف چیز ہے لیکن انسان نے اس کھاظ سے استعمال کی ہے کہ ظاہر کرنا چاہے تھے کہ وہ حقائق سے مختلف چیز ہے لیکن انسان نے باہمی سمجھوتے سے انہیں سندعطا کی ہے اور وہ چیز جسے ہم باہمی سمجھوتے اور سند کے ساتھ اہمیت دیں۔ درحقیقت کچھ بھی نہیں ہے میالیسے ہی ہے کہ جسے ہم ایک ہزار کے نوٹ کے لئے باہمی دیں۔ درحقیقت کچھ بھی نہیں ہے میالیسے ہی ہے کہ جسے ہم ایک ہزار کے نوٹ کے لئے باہمی



سمجھوتے سے ایک قیت کے قائل ہیں مثلاً اس نوٹ کودے کر ہم دومن گندم خرید سکتے ہیں اگر اس نوٹ کی بیسندیت ختم کر دی جائے تو اس میں اور عام سادہ کاغذ میں کوئی فرق نہ رہے نام اس کا کچھ بھی رکھ دیا جائے۔

جن چیزوں کوآج کل انسانی اقدار کہاجا تا ہے وہ کیا ہیں؟ کیا انسانی سرشت اور جبلت میں ان کی کوئی بنیاد ہے؟ اگر ایسا ہے تو پھروہ کیا ہے اور کیوں ہے؟ یہ بذات خودایک اہم موضوع ہے کیونکہ اگر کوئی چیز انسان کی سرشت میں موجود ہوتو پھروہ کچھ اور مسائل اور حقائق کی نشاندہی کرتی ہے۔ اس میں شک نہیں کہ اسلامی تعلیمات کی بنیاد پچھ فطری جبلتوں پر مبنی ہیں یعنی وہ تمام چیزیں جنہیں آج امور انسانی اور ماوری حیوانی اور جن کا نام ہم اسلامی اقدار رکھتے ہیں اسلام معارف کی نظر میں ان کا سرچشہ انسانی میں موجود ہے۔

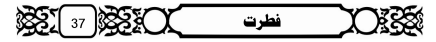
ہم بعد میں بیان کریں گے کہ انسان اور انسان کی حقیقی انسانیت کی جڑ فطری جبلتوں کو قبول کو جبلتوں کو جبلتوں کو خدمانیں قبول کرنے کا لازمہ ہے۔ یہ فضول تی بات ہے کہ ہم انسان کے لئے انسان کی سرشت میں موجود کسی بنیاد کے قائل نہ ہوں اور Humanism اور انسان خالص کا بھی دم بھریں۔

پس ہماری بعد کی گفتگوانہی انسانی اقدار اور ان کے فطری ہوگئے کے بارے میں ہے۔ انہی سے ہم نتائج اخذ کریں گے اور پھران چیز ول کوشار کریں گے جوانسانی فطرت کا حصہ ہیں اور دیکھیں گے کہ بیا قدار کیا ہیں؟ ہم یہ بھی دیکھیں گے کہ اسلامی تصانیف میں ان کے فطری ہونے کے بارے میں کیا دلائل موجود ہیں؟ ہم اس سوال کا بھی جائزہ لیں گے کہ کیا قرآن اور اسلامی تصانیف میں کوئی ایسی دلیل موجود ہے کہ اخلاق حسنہ ایسے امور کا ایک سلسلہ ہے جوانسان کی سرشت میں موجود ہے ہم جائزہ لیں گے کہ کیا ہم اخلاقی مسائل کے بارے میں زیر نظر آیت کی سرشت میں موجود ہے ہم جائزہ لیں گے کہ کیا ہم اخلاقی مسائل کے بارے میں زیر نظر آیت سے فطرت کا مفہوم اخذ کرتے ہیں:



وَنَفُسٍ وَّمَا سَوِّ مِهَا فَّ فَالَهَهَ هَا فُجُوْرَهَا وَتَقُوْ مِهَا. 
السطرح السآیت سے بھی پیاستفادہ کرسکتے ہیں:
هل جَزَآء الْاِحْسَانِ إِلَّا الْاِحْسَانُ. ﷺ
عموماً جب قرآن سوال کرتا ہے تو وہ یہ چاہتا ہے کہ جواب انسان کی فطرت سے حاصل کرے گویاوہ کہنا چاہتا ہے کہ بیا ایک چیزیں ہیں کہ جولوگوں کی سرشت میں موجود ہیں اور ہرکوئی انہیں جانتا ہے۔

آ سورهٔ شمس:۸،۷ آ الرحمن ۲۰



# باب دوم:انسانی فطرت

ہماری بحث کے متعلق دوسوال اٹھائے گئے ہیں پہلے ہم ان کامختصر جائز ہ لیتے ہیں پھر اصل گفتگو کو جاری رکھیں گے :

پہلاسوال بیہ کے قرآن نے جومعاملات نوع انسان کی زبان سے بیان کئے ہیں کیا فطری ہیں بانہیں؟مثلاً قرآن مجدفرہا تاہے:

وَيَقُولُ الْإِنْسَانُ ءَإِذَا مَامِتُ لَسُوفُ أُخْرَجُ حَيًّا. [ا

"اورانسان کہتاہے کہ کیا جب میں مرجاؤں گاتو پھر جلیری مجھے زندہ نکال لیاجائے گا۔" کیااس آیت سے بیواضح نہیں ہوتا کہ قیامت پراعتقا دفطری ہے؟

مجموعی طور پر بیرایک اچھا سوال ہے۔ بیرایک ایسا سوال ہے کہ جس کا گہری نظر سے جائزہ لیا جانا چا ہے اور بید یکھا جانا چا ہے کہ قرآن کریم نے نوع انسانی کی زبان سے جو پچھقل کیا ہے وہ انسان کے فطری امور کا ترجمان ہے یا نہیں؟ بہر حال مجموعی طور پر بیسوال قابل بحث اور اہم ہے۔ ضروری ہے کہ اس ضمن میں آنے والی تمام آیات کو یکجا کیا جائے کیکن خاص طور پر مذکورہ آیت کے بارے میں بیر کہا جا سکتا ہے کہ ابتداء میں بید یکھنا ہوگا کہ یقول الانسان نوع انسان کی زبان سے ہے یا پھر کسی خاص انسان کی طرف اشارہ ہے۔ مجھے اچھی طرح سے تو یا د

<sup>🗓</sup> مریم:۲۲



نہیں لیکن احمّال ہیہے کہ آیت کا شان نزول ایک خاص واقعے سے متعلق ہے۔ صاحب مجمع البیان لکھتے ہیں کہ

"نزل قوله: ويقول الإنسان"

مذکورہ آیات الی بن خلف جمعی اور بعض کے مطابق ولید بن مغیرہ کے بارے میں نازل ہوئی ہے ) یعنی کسی ایک انسان نے بیہ بات کی ہے۔ قر آن تعجب اورا نکار کے ساتھ کہدرہا ہے کہ دیکھو بیانسان ایسی بات کررہا ہے! اگریوں ہوتو پھراییا کہنا بی نوع انسان کا ترجمان نہیں بلکہ کسی ایک شخص کا قول ہوگا۔ ثانیاً بید کہ قیامت پراعتقاد کا فطری ہونا یا نہ ہونا اس بات کے ساتھ وابستہ ہے کہ ہم قیامت پراعتقاد کو کس صورت میں بیان کرتے ہیں؟

مجھی ہوسکتا ہے کہ ہم اس سیکے کواس شکل میں بیان کریں جس میں خود قر آن اپنی اکثر آیات میں بیان کرتا ہے۔ قیامت کا جومعنی اور مفہوم قر آن بیان کرتا ہے وہ اللہ کی طرف بازگشت ہے۔

انالله وانااليه راجعون

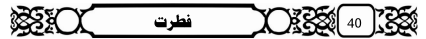
اگر قیامت کامفہوم یہ ہوتو پھر جواب شبت ہے یعنی ہاں قیامت پر ایمان فطری ہے۔

لیکن عمو ما اس امر کوایک ناقص صورت میں بیان کیا جاتا ہے جس میں اس کا حقیقی مفہوم
بیان نہیں ہوتا۔ بعض یہ خیال کرتے ہیں کہ جس طرح ایک کاریگر کوئی چیز بنا تا ہے پھراسے توڑ دیتا
ہے یا ضائع کر دیتا ہے اور دوسری مرتبہ پھر سے بنانا چاہتا ہے اسے بھی گویا ایسے ہی کرتا ہے۔
مذکورہ آیت میں جس شخص کی بات نقل کی گئی ہے اس کا تصور بھی ایسا ہی تھا اس کے سامنے قیامت
اور معاد کا حقیقی تصور نہ تھا اس نے سن رکھا تھا کہ قیامت میں لوگ دوبارہ زندہ ہوں گے گر اس نے
اس زندگی کو دنیا کی طرف بازگشت خیال کیا۔ اکثر لوگوں کا خیال ایسا ہی ہے وہ اسے خدا کی طرف
بازگشت نہیں سمجھے اگر قیامت کے بارے میں ہمارا تصور یہ ہو کہ بہاسی دنیا کی طرف لوٹ آنے کا



نام ہے تو معادیراعتقادیقینی طوریر فطری نہیں لیکن قیامت کے بارے میں ہمارا تصور حقیقت میں اللّٰہ کی طرف ہازگشت ہوتو پھر یہاپیاامر ہوگا جوخدا اور انسان کے درمیان ہر را لطے سے متعلق ہے۔اس امرکے بارے میں متعلقہ مقام پر بحث کریں گے کہ پی فطری ہے۔ کیاا یخ آب میں کسی چیز کا یا نااس کے فطری ہونے کی دلیل ہے؟ دوسراسوال بیہ ہے کہ انسان کے وجود میں فطرت کی موجود گی۔ اس بات کے لئے اینے آپ میں فطری جبلت کا پانا کافی ہے پاکسی اور استدلال کی ضرورت ہے کیونکہ پہلی صورت میں اغراض خواہشات نفسانی اور جبلتوں کوایک دوسرے سے الگنہیں کیا جاسکتااوراصطلاحی ولفظی فرق پرانحصار کا فینہیں ہوگا۔خلاصہ یہ کہ فطرت اور جبلت کے درمیان حد فاضل کیا ہے اور کیا ہیں افہام وتفہیم کا نتیجہ ہے (مثلاً شعوری اور غیرشعوری کی صورت میں تقسیم ) یا پھر کیا ہدا یک حقیقی امر ہے؟ دراصل بید دوسوال ہیں جوایک دوسرے کے تسلسل میں ہیں۔ کہتے ہیں کہآیاایک امر کے فطری ہونے کے اثبات کے لئے بیکا فی ہے کہ ہم اسے اپنے وجود میں یا نمیں؟ اس کا جواب

کے فطری ہونے کے اثبات کے لئے یہ کافی ہے کہ ہم اسے اپنے وجود میں پائیں؟اس کا جواب
یہ ہے کہ اول تو ہم کسی چیز کے فطری ہونے کے بارے میں بحث ہیں گرہے نہ ہی کسی چیز ہونے
کی علامات بیان کررہے ہیں اس مسئلے کے بارے میں ہم بعد میں گفتگو کی س گے۔ دوسرے
بالفرض اگر ایسا ہو بھی تو یہ کوئی عجیب چیز نہیں ہے کہ کوئی امر ہمارے نزدیک فطری ہواور اس کے
فطری ہونے پردلیل یہ ہوکہ اس کے فطری ہونے کو ہم اپنے آپ میں محسوں کریں۔اس کی مثال
الیسے ہے کہ ہمارے نزدیک پچھ مسلم الثبوت دعووں "کلیات اولیہ" کا ایک سلسلہ ہے جسے ہم کہتے
ہیں "کل جزو" سے بڑا ہوتا ہے اور "جزو" کا اپنے "کل" کے برابریا اس سے بڑا ہونا محال ہے۔
اس بات کے اثبات کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ یہ مسلم الثبوت بات "کلیہ" ہے
اس بات کے اثبات کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ یہ مسلم الثبوت بات "کلیہ" ہے۔
اگرکوئی یہ کے کہ اس کے مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے کے کہ اس کے مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے کہ کہ اس کے مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے؟ لینی خود تو یہ بات مسلم الثبوت ہونے پر کیا دلیل ہے کیا ہونا محال



کیکن اس کامسلم الثبوت ہونا مفروضہ ہے یا دعویٰ ہے۔ ہم کہتے ہیں کہ بید دعویٰ کہ بہ بات مسلم الثبوت ہے بذات خود ثابت شدہ ہے۔اگر ہم فرض کریں کہاس دعوے کامسلم الثبوت ہونا تا بت نہیں بلکہ بدایک مفروضہ اور قیاس ہے تو پھراس کے لئے دلیل پیش کرنا ضروری ہے پھر بیہ دیکھنا ہوگا کہ خود ہاری دلیل کیسی ہے؟ مفروضہ ہے یامسلم الثبوت دلیل ہے؟ اگرفرض کریں کہ ہماری دلیل قیاسی اورمفروضہ ہےتو پھراس کے لئے بھی دلیل کی ضرورت ہوگی ۔اب اس دلیل کے لئے لائی جانے والی دلیل کود کھنا ہوگا کہ وہ مفروضہ ہے یامسلم الثبوت ہے۔اگرآ خرکار ہم ایک ایسے دعوے پر پہنچ جائیں جومسلم الثبوت ہوتو پھر بد درست ہےلیکن اگر بداصول مسلم الثبوت نہ ہوتو پھر پیر کہنا پڑھے گا کہ ہمارے پاس نہ مفروضہ ہے نہ سلم الثبوت دعویٰ یعنی جب کوئی بات مسلم الثبوت نہ ہوتو ہم اس کے بارے میں استدلال پیش نہیں کر سکتے کیونکہ اس صورت میں ہمارااستدلال ایک قیاسی اور فرضی ام پر ہوگا یعنی اس کی بنیادایک مجہول" نامعلوم" امر پر ہوگی۔اگر ہم چاہیں کہ ایک مجہول" نامعلوم" چیزے کئے مفروضہ کو دلیل بنا کر پیش کریں یعنی امر مجہول کے لئے دلیل بھی امر مجہول ہوتو بدایسے ہی ہے کہ ایک صفر کے ساتھ ایک صفر کا اضا فہ کردیا جائے کہ بجائے خود لا حاصل ہے اوراس کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔

پس یہ بات عجیب نہیں ہے کہ کوئی شخص یہ کہے کہ ہم فطری امور سے ایک سلسلے کے حامل ہیں اور ان کے فطری ہونے کوخود اپنے آپ میں پاتے ہیں اور اس کے لئے ہمیں کوئی دلیل پیش کرنے کی ضرورت نہیں ہے اس مسئلے کے بارے میں بعد میں مزید وضاحت کی جائے گی۔

اس سوال کے سلسلے میں کہا گیا ہے کہ اس صورت میں "جبلت"،غریزہ خواہش اور ان کے ماننددیگرامور میں کوئی فرق نہیں رہے گا۔

ا تفاق کی بات ہے کہ ہم نے پہلے جو بحث کی تھی وہ لغوی تھی یعنی ہماری گفتگو کا محوریہ تھا کہ لفظ" فطرت" جو پہلے قرآن مجید میں اور پھر علماء کی اصطلاحات میں استعال ہوا ہے اس سے کیا

المجادِّةِ ( المجادِةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِّةِ ( المجادِة

مراد لی گئی ہے۔ ہمار بے نز دیک کوئی مضا نقہ نہیں کہ کوئی شخص ان مسائل فطری کا نام" غریزہ"، " جبلت" ركاد برايكن به نام ركف سه كيا مسّلة حل هوجائه گا؟ بحث تواسى جبلي يا فطري امر كي ماہیت وحقیقت کے بارے میں ہے۔ابآپ چاہےاس کا نام" غریزہ"،"جبلت" رکھ لیس یا " فطرت" ۔ ہماری بحث کامحور الفاظ نہیں ہیں ہمیں اس سے سروکار نہیں ہے کہ لفظ" فطرت" ، لفظ "غریزہ" یا" جبلت" سے مختلف ہے یانہیں۔ بحث تواس بارے میں ہے کہوہ چیز جسے انسانیت (Humanity) کا نام دیا جا تا ہے اور جسے" انسانی خصوصیات" کے عنوان سے پیچانا جا تا ہے وہ کسی ہے یاغیرکسبی؟ (الفاظ سے سروکار نہ ہونے سے ہماری مراد پیہے کہ ہمارے مدعا میں الفاظ کا کوئی کردار نہیں اگر جیمیں الفاظ کی بھی ضرورت ہے ) اور کیا پیخصوصیات بیرونی ہیں اور انسان پرمسلط کی گئی ہیں یاخودانسان کی ذات سے پھوٹی ہیں؟ ہماری بحث اس کے بارے میں ہے جب ہم یہ کہتے ہیں کہ پنے ضوصیات فطری ہیں یعنی انسان کی ذات سے پھوٹتی ہیں اورانسان ایک ایساموجود ہے کہاس کے وجود کی گہرائی میں ان خصوصیات کا نیج بویا گیا ہے اب اگرآ پ اس کا نام" غریزه"،" جبلت" رکھنا چاہتے ہیں تو رکھ لیں۔ یہ پھرایک لغوی بحث ہوجائے گی ہم صرف بيه كهنا جايت بين كه عام طوريرا يسے موقع يرلفظ "غريزه"، "جبلت" كا اطلاق نہيں كيا جاتا نيز عام طور پرحیوانوں کے لئے لفظ" فطرت" استعمال نہیں کیا جا تالیکن اگر کوئی حیوانوں کے لئے لفظ فطرت استعال کرنا چاہتا ہے تو کر ہے پس ہماری بحث کوئی لغوی بحث نہیں ہے۔

اس اعتبار سے کہ جو کہا جاتا ہے کہ انسان میں جو کچھ ہے وہ شعوری ہے اور حیوان میں جو کچھ ہے فیر شعور ہے۔ اس بارے میں کوئی بحث نہیں ہے کہ اس طرح کا فرق بھی موجود ہے لیں اس بات کو ہمارے لئے اعتراض کی بنیا ذہیں بننا چاہئے ۔ اب ہم اپنے موضوع شخن کے بارے میں گفتگو جاری رکھتے ہیں:



#### انسان بُراسرارترين موجود

کا نئات کے موجودات میں سے انسان سے بڑھ کرکوئی موجودتفسیر وتشری کا مختاج نہیں ہے۔ہم یہ بات کہہ چکے ہیں کہ فلسفے میں جن موضوعات پر بحث کی جاتی دنیا کے تمام فلسفے جن کے بارے میں بحث کرتے ہیں وہ" خدا" "کا ئنات" انسان" ہیں بعض"کا کا نئات" کے بارے میں رسوال پیدا ہوتا ہے کہ اجزائے عالم میں انسان کوکیا خصوصیت اور کیا امتیاز حاصل ہے کہ ہم نے کا ئنات اور انسان کو ایک دوسرے سے جدا کرویا ہے؟ کیا انسان کا کنات سے جدا ہے؟

ہاں!انسان کا ئنات کا جزو ہے لیکن دیگرتمام اجزاء سے بہت مختلف ہے یا یوں کہئے اس میں الی الیں پیچید گیاں ہیں کہ جو کا تنات کی دیگرا کا ئیوں اور اجزاء سے زیادہ تو حید وتفسیر کی مختاج ہیں۔ دھات بھی ایک چیز ہے لو ہاسونا چاندی اور پودے کا ئنات کے اجزاء ہیں لیکن یہ اس قدر تفصیل وتوضیح کے مختاج نہیں کہ ضروری ہوجائے کہ ان کے لئے بہت سے مفروضے قائم کرنے پڑیں اور بہت سے نظریات و آراء پیدا ہوجائیں اور ان کی شاخت کے لئے طرح طرح کے مسائل درپیش ہوں لہذا اب بھی ایسے لوگ موجود ہیں کہ جن کا دعوی ہے کہ موجود ات عالم میں سے انسان پر اسرار ترین موجود ہے۔

الیکسز کارل نے ایک کتاب کھی ہے جس کاعنوان اس نے "انسان پراسرار موجود" یا "مجھول موجود" (الانسان ذالك المجھول) ركھا ہے۔ خوب نام ہے كہ تعجب ہے كہ خود انسان نے بہت سی چیزوں کو پہچانا ہے اور اپنے سے بہت دور کی چیزوں کواس نے شاخت کرلیا ہے اور اب وہ ان کے بارے میں اس بات کا مدگی ہے كہ اس کے لئے اب ان چیزوں کے بارے میں اس بات کا مدگی ہے كہ اس کے لئے اب ان چیزوں کے بارے میں موجودات میں سے جواس کے زدیک ترین ہے لیخی خود اپنی بارے میں کے دواس کے زدیک ترین ہے لیکن موجودات میں سے جواس کے زدیک ترین ہے لیکن خود اپنی



ذات لینی انسان کہ جوسب کو پہچاننے والا ہے اس کے بارے میں اس کے اسرار و رموز اور مجہولات بہت زیادہ ہیں۔

انسان کے بارے میں مجہولات میں سے ایک یہی ہے انسان کی فطرت کا مسکلہ ہے جس کے دوجھے ہیں ایک شاخت فہم اور دریافت سے متعلق ہے اور دوسرا خواہش اور رغبت سے متعلق ہے۔

## شاخت سے تعلق انسانی فطرت

شاخت اور دریافت کے حوالے سے مسکدیہ ہے کہ انسان بعض فطری لیعنی غیر کسی معلومات رکھتا ہے یانہیں؟ اس وقت ہمارے ذہن میں ہزاروں تصورات اور مصداق موجود ہیں کہ جن کے بارے میں شک نہیں کہ تقریباً تمام میں ایس قرآن مجید کی سورہ مبار کہ کل کی ایک آیت یوں ہے:

وَاللهُ اَخْرَجَكُمْ مِّنُ بُطُونِ اُمَّهٰتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴿ وَّجَعَلَ لَكُمُ السَّهُعَ وَاللهُ اَخْرَجَكُمْ مِّنَ بُطُونِ السَّهُعَ وَالْاَبْصَارَ وَالْاَفْدِكَةَ لَـ لَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ. اللَّهُ عَوَالْاَبْصَارَ وَالْاَفْدِلَةَ لَـ لَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ. اللَّهُ عَوَالْاَبْصَارَ وَالْاَفْدِلَةَ لَا لَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ. اللَّهُ عَالَمُ فَي

"الله نے تمہیں تمہاری ماؤں کے بطنوں سے اس عالم میں پیدا کیا ہے کہ تم کچھ نہ جانتے تھے اور تمہیں قوت ساعت بصارت اور دل عطا کیا تا کہ تم شکر گزار ہوجاؤ۔"

بعض نے اس آیت سے بیمعنی اخذ کرنا چاہا ہے کہ انسان کی تمام معلومات کسبی ہیں اور کوئی معلومات فطری نہیں ہیں۔ آیت کا ظاہری مفہوم بیہ ہے کہ جب اللہ نے تمہیں تمہاری ماؤں کے بطنوں سے نکالا توتم کچھنہیں جانتے تھے یعنی تمہاری لوح دل یاک اور صاف تھی اور اس پر

<sup>🗓</sup> نحل:۸۷



کوئی نقش موجود نہ تھا تہہیں کان اور آئکھیں دیں اور یقیناان دوکا ذکر جواس میں سےنمونے کے طور پر ہے نیز فر ما یا اور تہہیں دل عطا کیا کہ جس سے مرادفکری صلاحیت ہے یعنی تمہاری لوح دل پر پچھے نہ کھا تھا۔ یہ توحواس کا قلم ہے کہ جودل اور عقل کے ہاتھوں سے اس صاف و پاک لوح پر کیا کیا کھتا ہے۔ ایک نظریہ ہے:

#### ا فلاطون کا نظریہ

ایک اور نظریے ہے کہ جوافلاطون کا ہے جواس نظریے کے برعکس ہے۔ وہ کہتا ہے کہ انسان جب اس دنیامیں آتا ہے تو وہ ہرچیز جانتا ہوتا ہے کوئی ایسی چیزنہیں کہ جونہ جانتا ہوانسان کی روح بدن میں آنے سے پہلے ایک اور دنیا میں موجود ہوتی ہے۔اس کے بقول وہ دنیا " دنیائے مثل" یا "عالم مثال" ہے "مثل" کا مفہوم اس کے نز دیک اس عالم کے موجودات کے حقائق سےعبارت ہے۔روح انسانی نے اس دنیامیں"مثل" کوجانا ہے اور حقائق اشیاء تک پہنچے چکے ہیں جب اس روح کا تعلق بدن سے قائم ہوتا ہے تو اس کے اور اس کی معلومات کے درمیان ایک طرح کا حجاب حائل ہوجا تا ہےاوروہ ایک ایسے شخص کی طرح ہوجاتی ہے کہ جوکوئی چیز جانتا ہوتا ہے کیکن وقتی طور پراسے بھول جا تا ہے۔اس کے نظریے کے مطابق جوکوئی بھی اس دنیا میں آتا ہے تمام علوم مثلاً ریاضی وغیرہ جانتا ہوتا ہے پس سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھر تعلیم وتعلم کیا ہے؟ اس کے جواب میں وہ کہتا ہے کہ تعلیم وتعلم یا دآ وری اور یاد دلانے کے لئے ہوتا ہے۔معلم یاد دلانے والا ہے معلم اس چیز کو یاد دلانے والا ہے جو متعلم اپنے باطن میں جانتا ہوتا ہے۔ بیاسے اس چیز کی طرف متوجه کرتا ہے اسے وہ چیزیا دولا تا ہے کہ جسے وہ پہلے سے جانتا ہوتا ہے۔اسی وجہ سےاس کے متب میں تعلیم فقط ایک طرح کی یاد دہانی ہے اوربس پہنظریہ پہلے نظریے کے بالکل



### اسلامي حكماء كانظريه

تیسرانظریہ ہے کہ انسان بعض چیزوں کو بالفطرت جانتا ہے البتہ ایسی چیزیں کم ہیں۔
انسانی فکر کے وہ اصول جو تمام انسانوں میں مشترک ہیں فطری اصول ہیں جبکہ ان بنیادوں پر
اٹھنے والے افکار کی عمارت کسی ہے اور یہ جو کہا جاتا ہے کہ اصول فکر فطری ہیں اس کا مفہوم
افلاطون کے اس نظر کے سے مختلف ہے کہ روح انسانی نے کسی اور دنیا میں انہیں یا دکیا ہے اور
یہاں آ کر انہیں فراموش کر دیا ہے بلکہ مرادیہ ہے کہ انسان اس دنیا میں ان کی طرف متوجہ ہوتا
ہے لیکن انہیں جانئے کے لئے اسے کسی معلم کسی منطقی استدلال یا تجربے وغیرہ کی ضرورت نہیں
ہے لیکن انہیں جانئے کے لئے اسے کسی معلم کسی منطقی استدلال یا تجربے وغیرہ کی ضرورت نہیں
ہے لیکن انہیں جانئے کے لئے اسے کسی معلم کسی منطقی استدلال یا تجربے وغیرہ کی ضرورت نہیں
ہے لیکن انہیں جانئے کے لئے اسے کسی معلم کسی منطقی استدلال یا تجربے وغیرہ کی ضرورت نہیں ہوتا ایسانہیں ہے کہ انسان پہلے سے انہیں جانتا ہو۔ یہ ایک اور نظریہ ہے اور عموماً حکمائے اسلامی نے بھی یہی نظریہ اختیار کیا ہے بعض خصوصیات میں اختلاف
کے ساتھ ارسطوکا بھی یہی نظریہ ہاہے۔

دورحاضر کے فلسفیوں میں بھی میہ اختلاف رائے موجود ہے لیکن شاید موجودہ دور میں کوئی بھی افلاطون کے نظریہ کا قائل نہ ہوالبتہ اس دور میں بھی بعض فلاسفہ انسان کی پچھ معلومات کے فطری اور پیدائش ہونے کے قائل ہیں اور باقی معلومات کے بعد میں حاصل کئے جانے اور ان کے تجربہ کی بنیاد پر حصول کے قائل ہیں۔ اس نظریے کا سرخیل قرن حاضر میں دنیا کا معروف عظیم فلسفی " کانٹ" ہے اس کی رائے کے مطابق انسان کی بعض معلومات تجربے اور حواس سے حاصل شدہ نہیں بلکہ پیدائشی ہیں لینی الیں معلومات جو کہ اس کے نظریے کے مطابق انسان کی حصابق انسان کی حصابی انسان کی حصابق انسان کی حصابق انسان کی حصابق انسان کی حصابق انسان کی حصابت انسان کی حصابق کی حصابق انسان کی حصابق کی



ذہنیساخ**ت** کالازمہہے۔

جرمنی کے فلسفیوں میں بینظر بیہ موجود رہا ہے لیکن انگریز فلسفیوں میں سے بیشتر کہ جو حسی (تجربیون مکتبہ فکر کے فلاسفہ) ہیں ان کا نظر بیاس کے برعکس ہے ان میں سے جان لاک اور ہیوم وغیرہ کانام لیا جاسکتا ہے۔وہ کہتے ہیں کہ انسان کی لوح دل پر پچھ نہیں ککھا ہوتا اور انسان سب پچھ باہر سے حاصل کرتا ہے اور ہر چیز سکھنے کی ہے۔

جونکتہ میں نے عرض کیا ہے وہ نہایت ہی دقیق ہے ہم نے اسے اصول فلسفہ میں بھی ذکر کیا ہے۔اسلامی فلاسفہ اس بات کے قائل ہیں کہ نظر انسانی کے اولین اصول آ موختی اور استدلا کی نہیں ہیں اوراستدلال سے بے نیاز ہیں لیکن اس کے ساتھ ساتھ وہ ان اصولوں کو انسان کی ذات کا حصہ بھی نہیں سمجھتے جبکہ افلاطون یا کانٹ انہیں انسانی ذات کا حصہ جانتے ہیں۔ حکمائے اسلامی کا کہنا ہے کہ جب انسان پیرا ہوتا ہے تو وہ فکر کے ان اصولوں تک سے نہی دامن ہوتا ہے کیکن فکر کےاصول اولیہ کہ جو بعد میں پیدا ہوتے ہیں وہ تجربے کے ذریعے سے پیدانہیں ہوتے بلکہ اتنا ہی کافی ہوتا ہے کہ انسان مسکلے کے دونوں بہلووں کوتصور کرتا ہے لیعنی موضوع و محمول کوتصور کرتا ہے۔انسانی ذہن کی ساخت ایسی ہے کہ وہ فوری طور پر موضوع ومحمول" منطق کی دواصطلاحیں" کے درمیان را بطے کے بارے میں حتی نتیجہ اخذ کر لیتا ہے مثلاً اگر ہم پیکہیں کہ "کل جزوے بڑا ہوتا ہے" تو افلاطون بیر کہتا ہے کہ دیگر تمام مسائل کی طرح روحیں ازل سے جانتی ہیں اور کانٹ کہتا ہے کہ ہمارا یہ کہنا کہ" کل جزو سے بڑا ہے"، ذہن کے فطری عناصر میں سے ہےا لیسے عناصر کہ جن کا اس کی ذہنی ساخت میں عمل دخل ہے عناصر کے اس سلسلے کی کچھ مقدار باہر سے حاصل کی گئی ہے اور کچھ خود ذہن سے۔اسلامی حکماء کہتے ہیں کہ انسان جب دنیا میں آتا ہے تو کیچھنیں جانتا یہاں تک کہوہ مذکورہ مسلے کوبھی نہیں جانتا ہوتا کیونکہ ابھی تواسے کل کا کوئی تصور ہوتا ہے نہ جز وکالیکن جونہی اس کے لئے کل اور جز وکا تصور پیدا ہوتا ہے اوروہ ان دو کا



مواز نہ کرتا ہے تو پھر بغیر کسی دلیل استاد اور تجر بے کے بیڈ نتیجہ اخذ کر لیتا ہے کہ" کل جزو سے بڑا ہے"۔

اس بحث سے ظاہر ہوتا ہے کہ معلومات کے بارے میں کسی قدر اختلاف نظر موجود ہے۔ اختلاف اس بارے میں اور اگر رکھتے ہیں تو ہے۔ اختلاف اس بارے میں ہے کہ کیا ہم فطری معلومات رکھتے ہیں تو کیا افلاطون کے نظریے کے مطابق ہیں یامسلم حکماء کے نظریے کے مطابق ؟ اور معلومات رکھتے ہیں یانہیں؟ یہ موضوع بہر حال قابل بحث ہے۔

قرآن كانكته نظر

اب دیکھتے ہیں کہ قرآن کا نظر پیکیا ہے؟ ایک طرف ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

وَاللهُ ٱخۡرَجَكُمۡ مِّنُ بُطُوۡنِ ٱمَّهٰتِكُمۡ لَا تَعۡلَمُوۡنَ شَيۡعًا ﴿ وَّجَعَلَ لَكُمُ السَّهۡعَ وَالْاَبۡمِارَ وَالْاَفۡنِِيَةَ ﴿ لَعَلَّكُمۡ تَشۡكُرُوۡنَ. ۖ السَّهۡعَ وَالْاَبۡمِصَارَ وَالْاَفۡنِيَةَ ﴿ لَعَلَّكُمۡ تَشۡكُرُوۡنَ. ۚ اللّٰهُ مَعَ وَالْاَبۡمِعَ وَالْاَبۡمِعَ وَالْاَبۡمِعَ وَالْاَبۡمِ اللّٰهُ عَلَىٰ اللّٰمِنَ عَلَىٰ اللّٰمُ عَلَىٰ مَا لَمُ عَلَىٰ اللّٰمُ اللّٰمُ عَلَىٰ مَا عَلَىٰ اللّٰمُ عَلَىٰ اللّمُ عَلَىٰ اللّٰمُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّٰمُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّٰمُ عَلَىٰ اللّٰمُ عَلَىٰ اللّٰمُ عَلَىٰ اللّٰمُ عَلَىٰ اللّٰمِ عَلَىٰ اللّٰمُ عَلَىٰ اللّٰمِنْ عَلَىٰ اللّٰمُ عَلَىٰ ال

گویا قرآن کا نظریہ یہ ہے کہ جب کوئی انسان پیدا ہوتا ہے تواس کی لوح دل ہر چیز سے پاک اور صاف ہوتی ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ قرآن بعض مسائل واس طرح سے پیش کرتا ہے کہ بھھ میں آتا ہے کہ وہ استدلال کی احتیاج نہیں رکھتے مثلاً آپ دیکھیں کہ توحید کا مسئلہ قرآن میں کس طرح سے پیش کیا گیا ہے اور بیآیات کس طرح سے ایک دوسرے سے ہم آہنگ ہوسکتی ہیں ۔قرآن کے زد دیک مسئلہ تو حید کہ جس سے متعلق آیات ہم بعد میں پیش کریں گا یک فطری امرہے ایسے میں یہ بات کہ

<sup>🗓</sup> نحل:۸۷



لاتَعُلَمُونَ شَيًّا

"تم يجهنه جانتے تھے۔"

اوراس کے ساتھ یہ بات کہتم اپنے باطن میں اوراپنے ضمیر میں ایک طرح خدا کو جانتے ہوآ پس میں کیسے جمع ہوسکتی ہیں؟ ہم یہ کہتے ہیں کہ بیآ پس میں قابل جمع ہیں اورانہیں اکٹھا کیا جاسکتا ہے۔

پھریے بھی قرآن کی خصوصیات میں سے ہے کہ وہ " تذکر" اور" یادد ہانی "کا بہت ذکر کر تا ہے۔ بہت عجیب ہے کہ ایک طرف افلاطونی نظر یے کو قرآن میں شدت سے رد کیا گیا ہے اور دوسری طرف قرآن رسول آکر م مالی آئی ہے فرما تا ہے «فن کر " یعنی " پس" یا دولا دیں۔ ﴿ إِنَّهُمْ أَنْتَ مُنَ كُرُ " یعنی آپ تو ہیں ہی " توجہ دلانے اور یا دد ہانی کرانے والے «کَسْتَ عَلَيْهِمْ مُنْ کُرُوْ " یعنی آپ ان پرکوئی مگران تو ہیں ہیں۔ آ

تذکر ہے متعلق آیات کوئی ایک دونہیں ہیں یہاں تک کہ خود قر آن کو ذکر کیا گیا ہے۔

اسى طرح خو درسول اكرم سالتهايية پر لفظ" ذكر" كا اطلاق مواج:

قَنُ ٱنْزَلَ اللهُ الله

«تحقیق الله نے تمہاری طرف ذکر بھیجا جو که رسول ہے۔"

ان آیات سے ظاہر ہوتا ہے کہ قر آن اس کے ساتھ ساتھ بعض ایسی چیزوں کا بھی قائل ہے کہ جن کے لئے تذکر اور یا دد ہانی کا فی ہے اور ان کے لئے استدلال کی ضرورت نہیں ہے مثلاً مندرجہ ذیل آیت میں استفہام اقراری ہے:

<sup>🗓</sup> غاشیه ۲۱-۲۲

<sup>۩</sup> طلاق ۱۰



هَلْ يَسْتَوِى الَّذِيْنَ يَعُلَمُوْنَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعُلَمُوْنَ ﴿ . " هَلْ يَعْلَمُوْنَ ﴿ . " " كيا جانخ والله اورنه جانخ والله برابر بين؟ "

یہ آیت قرآن کی ایک خاص روش کی عکاس ہے اس روش کے مطابق قرآن مجید مسائل کوسوال کی صورت میں اٹھا تا ہے۔اسی طرح جب ایمان اور عمل صالح کی دعوت دینا چاہتا ہےتو فرما تا ہے:

آمُ نَجْعَلُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ كَالْمُفْسِدِيْنَ فِي الْرَرْضِ الْمُنَّقِيْنَ كَالْفُجَّارِ۞. اللَّ

" کیا ہم اہل ایمان اور نیک عمل کرنے والوں کوز مین میں فساد ہر پا کرنے والوں جیسا قرار دیں؟ کیا ہم متقیوں کوفا جروں جیسا بنادیں؟"

یعنی ہم سوال کرتے ہیں جواب ہم خود سوچو۔ (تعلیم وتربیت کے اس طریقے کوستراطی روش کہتے ہیں کہا جاتا ہے کہ سقراط نے اپنی تدریس وقعیم میں یہی طریقہ اپنایا ہے۔ وہ جب کوئی بات کسی دوسرے کے لئے ثابت کرنا چاہتا تو سلسلہ کلام واضح ترین مسائل سے شروع کرتا اور سوال کی صورت میں کہتا کیا ہے بات ایسے نہیں ہے یا ویسے نہیں ہے؟ کیونکہ مسئلہ واضح ہوتا تو مخاطب اسی بات کا انتخاب کرتا جوستراط چاہ رہا ہوتا اور جو نہی وہ بات کودھن کے روش صفحہ پر لے آتا تو پھرایک نسبتاً بالاتر سوال کرتا پھر مخاطب جواب میں وہی بات انتخاب کرتا کہ جوستراط کی خواہش ہوتی۔ جب وہ بات واضح طور پر اس کے صفحہ ذہن پر منتقل کر دیتا تو پھرایک اور سوال کرتا کہ ایک دو ہوتا ہے کہ اس نے خود سے سقراط کے مدعا اور جواب حاصل کرتا یہاں تک کہ ایک دم مخاطب متوجہ ہوتا ہے کہ اس نے خود سے سقراط کے مدعا کا اعتراف کر لیا ہے بغیر اس کے کہ سقراط نے ایک کلمہ بھی کہا ہولیتی وہ مخاطب کے اندر سے کا اعتراف کر لیا ہے بغیر اس کے کہ سقراط نے ایک کلمہ بھی کہا ہولیتی وہ مخاطب کے اندر سے

<sup>🗓</sup> زم و

۳۸س۳



جواب باہر نکال کے لاتا۔ چونکہ استادفن تھا ایک عظیم ماہر نفسیات تھا وہ نفسیات اور ذہن وفکر کی حرکت کو پہچانتا تھا لہٰذا بات کوایسے مقد مات سے شروع کرتا کہ بغیر خود سے کچھ کہے مخاطب کا ذہن قدم قدم قد آگے بڑھتا چلاجا تا۔

سقراط کی والدہ دایہ تھی۔ وہ خود کہتا ہے کہ میں اپنی ماں کی طرح دایہ کا ساکام کرتا ہوں۔ دایہ توصرف ہوں۔ دایہ تی باتی وہ تو زچہ ہے جوطبیعی طور پروضع حمل کرتی ہے۔ دایہ توصرف ماں کی رہنمائی کرتی ہے اس کا کام ینہیں ہے کہ اپنے ہاتھوں سے بچےکو پکڑے اور باہر زکال لے یہ توایک ناقص کام ہے اسے انتظار کرنا چاہئے کہ خود کا رانداز میں بچے جنم لے۔ سقراط کہا کرتا تھا کہ ایسے ہی میرا کام بھی دایہ کا سام جینے میں وہ کام کرتا ہوں کہ ذہن فکر کی تولید کرتا ہے جیسے ماں بیے کوجنم دیت ہے۔ میں توصرف ذہنوں کی مدرکرتا ہوں تا کہ وہ شئے افکار کوجنم دیں۔)

اليي بي آيات كساتھ يہ بھي فرمايا كيا ہے:

إنَّمَايَتَنَ كَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ. 🗓 🤝

"صاحبان عقل خود ہی متوجہ ہوجاتے ہیں۔"

لہذا قرآن جن فطریات کا قائل ہے وہ افلاطونی نظریات کی سی نہیں کہ بچے جنہیں پیدا ہونے سے پہلے جانتا ہو اور انہیں ساتھ لے کر دنیا میں آئے۔قرآنی نظریہ بیہ ہے کہ ان کی استعداد ہرکسی میں موجود ہوتی ہے اس طرح سے کہ جونہی بچیاس مرحلے پر پہنچتا ہے کہ ان کے بارے میں تصور کرے توان کی تصدیق اس کے لئے فطری ہوتی ہے۔ یہ آیت کہ بارے میں تصور کرے توان کی تصدیق اس کے لئے فطری ہوتی ہے۔ یہ آیت کہ

وَاللهُ ٱخْرَجَكُمْ قِنُ بُطُوْنِ أُمَّهٰتِكُمْ لَا تَعْلَمُوْنَ شَيْئًا ﴿ وَّجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْاَبْصَارَ وَالْاَفْدِنَةَ ﴿ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ۞ ۚ السَّمْعَ وَالْاَبْصَارَ وَالْاَفْدِنَةَ

<sup>🗓</sup> زمر ۹

تانخل:۸۲



اس امر سے کہ تو حید فطری ہے اور اس مسکے سے کہ قر آن بہت سے مسائل کو تذکر اور یا دہ ہانی کے طور پر ذکر کرتا ہے کوئی تضاد نہیں رکھتی۔ چونکہ فطری ہونے کا معنی یہ ہے کہ اس کے لئے سکھنے اور استدلال کی ضرورت نہیں اس کا یہ معنی نہیں کہ دنیا میں آنے سے پہلے انسان اسے جانتا ہول ہذا دونوں آیات ایک دوسرے سے کوئی تضاد نہیں رکھتیں۔ یہ تھی فطریات کے بارے میں علمی گفتگو۔

## منكرين كانظر حيادراس كانتيجه

اسی طرح" کل جزو" سے بڑا ہے" ترجیح بلا مرج محال" ہے وغیرہ یعنی اگرایک چیز کے



بارے میں دو مخالف امکان موجود ہوں اور اس چیز کے لئے ہر دوامکان برابر ہوں تو اس چیز کا کسی ایک کی طرف جھک جانا کسی خارجی عامل کا مختاج ہے۔اگر کسی خارجی عامل کا عمل دخل نہ ہوتو ایک امکان سے دوسری طرف ترجیح پیدا کرنا محال ہے مثلاً ہم کہتے ہیں کہ کسی بہت اچھے تراز و کے دونوں پلڑ ہے بالکل مساوی و برابر ہیں (اب آپ بینہ کہئے گا کہ ایسا حساس کوئی تراز ونہیں ہو سکتا آخرانسان کی ساخت ہے اب چاہے بیفرق ۲۰۰۰,۰۰۰ / اہمی کیوں نہ ہوہم اس فرق کو منہا کر کے حساب کریں گے )۔

اگرکوئی عامل وخیل نہ ہو (عمل وخل نہ ہونا) توعقل ہے ہتی ہے کہ ایک پلڑے کا جھکنا یا اٹھنا محال ہے۔ اب بیرعائل ہوا کی حرکت ہو یا کسی ایک پلڑے میں وزن ڈال دیا جائے یا کسی ایک پلڑے میں وزن ڈال دیا جائے یا کسی ایک پلڑے میں وزن ڈال دیا جائے یا مقتاطیسی قوت ہو یا کسی ایسے قوی انسان کا ارادہ ہو کہ عالم طبیعت پر اثر انداز ہوسکتا ہے (مثلاً ہوسکتا ہے کہ ایک پلڑے میں سے کوئی چیز کم ہوجائے ایک زیادہ کہنہ ہوجائے اور اس کی وجہ سے کوئی چیز اس میں سے گرجائے اس بارے میں غلط ہمی نہیں ہوئی چیا ہے کہ بیسب عوامل میں سے شار ہوں گے)۔

الیی اور بھی مثالیں موجود ہیں مثلاً ممکن نہیں ہے کہ ایک چیز جوجگہ گھیرتی ہے ایک ہی وقت میں اپنے وجود کے دوگنا یا دوبرابر جگہ گھیر لے یا دوجگہ پر موجود ہوائی طرح دوم کانی چیزیں ایک ہی وقت میں یابیک وقت ایک مقام پڑہیں ہوسکتیں۔

یدالیی چیزیں "باتیں" ہیں کہ ان کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہیں ہے اس کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ بیکوئی الیی مجہولات ہیں جن کے بارے میں ہم نہیں جانتے ہیں کہ ایسا ہے یا نہیں ہے۔

بعض چیزوں اورامور کے لئے دلیل پیش نہیں کی جاسکتی اور ہمیں یہ بھی معلوم نہیں ہوتا کہ وہ چیزاس طرح سے ہے یانہیں مثلاً ابعاد عالم (کائنات کی حدود) کے متعلق کہ یہ متناہی ہیں یا



لا متناہی ہیں۔ ممکن ہے کوئی شخص ہے ہے" جھے معلوم نہیں کہ متناہی ہیں یالا متناہی کیونکہ اس کے لئے دلیل نہیں لائی جاسکتی" یا ایک اور مشہور مثال بیدی جاتی ہے کہا گر کوئی ہے کہے کہا گر میں بھی بڑا ہوتا جار ہا ہوں تو میرا قد جو پہلے اءے میٹر تھااب اء ۸ میٹر کیوں نہیں ہے؟ وہ جواب میں کے میٹر خود بھی تمہارے ہی حساب سے بڑا ہوگیا ہے۔ یہ بات کہ تمام اشیاء ایک تناسب سے بڑی ہور ہی ہیں دلیل کے ساتھ ردیا نفی نہیں کی جاسکتی۔ اسی طرح اگر کوئی اس کے برعکس کے اور یہ دعویٰ ہیں دلیل کے ساتھ ردیا نفی نہیں کی جاسکتی۔ اسی طرح اگر کوئی اس کے برعکس کے اور یہ دعویٰ کرے کہ تمام اشیاء ایک ہی تناسب سے چھوٹی ہور ہی ہیں اس بات کی بھی نفی یا اثبات ممکن نہیں۔ یہ بھی انسان کے لئے بھیول کے طور پر باقی رہتی ہے لیکن یہ بات کہ یہ جسم ایک ہی وقت میں دو مقامات پر موجود ہا اس کے لئے بھی دلیل نہیں دی جاسکتی اس لئے نہیں کہ یہ بات مجہولات میں مقامات پر موجود ہا س کے لئے بھی دلیل نہیں دی جاسکتی اس لئے نہیں کہ یہ بات مجہولات میں سے سے بلکہ ایسا ہونا جھوٹ اور محال ہے۔

وہ لوگ جواصول فکر کے فطری ہوئے کے قائل ہیں وہ ان اصولوں کو لامتغیراورخطا و غلطی سے محفوظ سجھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں ہم جب اس عالم میں ہیں تو بھی بیاصول درست ہیں اور اگر ہمیں اس سے نکال کرکسی اور ماحول اور حالات میں رکھا جائے مثلاً کسی اور سیارے پر لے جایا جائے تو پھر بھی بیاصول اس طرح سے رہیں گے۔

ان کے علاوہ بھی ایسے امور ہیں جنہیں ثابت تونہیں کیا جاسکتا گیگی ثابت ہونے کے قریب تر ہیں وہ اس طرح ہیں مثلاً ۲×۲ دنیا میں بھی ایسے ہی ہے اور آخرت میں بھی ایسے ہی ہے اس زمانے میں بھی بید قانون ایسے ہی ہے جب زمین آگ کا ایک گولہ تھی اور اس دنیا کی کروڑوں سال عمر گزرجائے تب بھی بید مساوات (۲×۲ = ۲) درست رہے گی۔

اگر ہم فکر کے لئے ایسے اصولوں کے قائل ہوجا نمیں اور انہیں مان لیں تو پھر فروع کی اہمیت کو بھی مان لیں گے کیونکہ ان کے فروعات کی بنیادیہی اصول ہیں۔

اب اگر کوئی بیہ کہے کہ خود بیاصول بھی کسبی ہیں اس لحاظ سے کہ ایک عامل انہیں واضح



اور ثابت شدہ سمجھنے کاسب بنا ہواوراس عامل کی کیفیت بہ تقاضا کرتی ہے کہ ہم یوں خیال کریں ہم آئینے کی طرح ہیں جومختلف صورتوں کے سامنے موجود ہے۔ چونکہ اس وقت ہم ان صورتوں کے سامنے ہیں اور ہمیشدان کے سامنے رہے ہیں اوراب انہیں دیکھ رہے ہیں لہذا ایسامحسوں کررہے ہیں اگران صورتوں کو ہمارے سامنے سے ہٹادیا جائے اور دوسری صورتیں ان کی جگہ سامنے لائی حائمیں تو پھرصورت حال برعکس ہوجائے گی۔ہم بیہ جو کہتے ہیں کہ کل جزوسے بڑاہے "توبیاس ماحول کے حالات کا تقاضا ہے کہ ہم ایسے کہیں ماحول تبدیل ہوجائے توممکن ہے کہ ہم اس کے برعکس سوچیں اور پیرہیں کہ" جزواینے کل" سے بڑا ہے۔ فی الحال میں صرف پیرکہنا چاہتا ہوں کہ نتیجہ کیا ہوگا اگر ہم فکر کے لئے اصول فطری کا انکار کر س؟ تو پھرکسی ایجاد اورعلم کی کوئی اہمیت باقی نہیں رہے گی۔تمام ریاضی علوم کی بنیاد کچھ مسلمہ اصولوں پر ہے جولوگ فطری اصولوں کے منکر ہیں ان کے نز دیک تو ریاضی کے ان (مسلمہ اصولوں) کی بھی کوئی اہمیت وحیثیت نہیں اور یہ اصول ذہن کی مخصوص ساخت کی وجہ سے ہیں اورا گر جماری ذہنی ساخت تبدیل کر دی جائے تو پھرہم بھی کچھاور کہیں گے۔ان اصولوں کا تعلق اس بات سے ہے کہ ہم زمین پر زندگی گز ارر ہے ہیں اگر ہم مریخ پرر ہے کگیں تو ہماری سوچ کا انداز بھی بدل جائے گا۔ اس نظر یے کالازمی نتیجہ پیر ہے کہ کسی فلنفے کی بھی کوئی حیثیت نہیں ہے پس ہم ابتدائی طور پراس سے پینچیہ نکالتے ہیں لیکن اسے ثابت نہیں کرتے۔وہ لوگ جوفکر کے لئے بنیادی اصول کے منکر ہیں وہ حتی طور پرکسی خاص تصور کا ئنات کے حامل نہیں ہو سکتے وہ کسی اپنے فلفے کے حامل نہیں ہو سکتے کہ جس کی بنیاد پر وہ یقین کے ساتھ رہے کہ مکیں کہ ہم نے کا ئنات کو پیچان لیا ہے اوراصل بات یہی ہے۔

بہر حال ان کے نکتہ نظر کا یہی نتیجہ نکلتا ہے کہ وہ خود بھی اس طرف متوجہ نہ ہو سکے۔ان کی حالت الیں ہے جیسے کوئی شخص کسی درخت کی ٹہنی پر بیٹے اہوا ور اس ٹہنی کو کاٹ رہا ہوا ور اسے معلوم نہ ہوکہ اس عمل کے نتیج میں وہ خود بھی نیچے جاگرےگا۔



اگر مادیت کے فلسفی حسی محض (حواس خمسہ سے قائل) ہوں تو ان کے پاس اس کے علاوہ چارہ ہی نہیں کہ وہ تمام افکار کو خاص بیرونی عوامل کا نتیجہ قرار دیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ فکر کے لئے کسی ایسے مسلم اور قطعی اصول اولیہ (بنیادی اصول) کے قائل نہیں جواختلاف سے پاک ہو یعنی وہ سب کچھ کہ جو ہم کہتے ہیں ان کے اصول اور فروع سب بے بنیا دہیں اور یہ معتر نہیں ہیں۔ اگر ان کی یہ بات درست ہوتو پھر خود یہ فلسفہ بھی جس کی ممارت اسی بنیاد پر رکھی گئی ہے کوئی حیثیت نہیں اور ان باتوں کا نتیجہ فلسفہ شک نہیں رکھتا اور پھر ان لوگوں کے نز دیک کسی فلسفے کی کوئی حیثیت نہیں اور ان باتوں کا نتیجہ فلسفہ شک ہے نئی علم اور نفی فلسفہ ہے۔ اس سے کسی خاص ازم (خاص مکتب فکر) کا اثبات نہیں ہوسکتا اس کا نتیجہ تو پھر یہ ہے کہ جو پچھ بھی ہم جانتے ہیں سب ایک خاص ماحول یا حالات اور اس کے تقاضوں کا ساختہ و پر داختہ ہے۔

یہاں تک ہماری بحث کا تعلق فطریات کے اس جھے سے تھا جس کا تعلق ایجاد و دریافت سے ہے۔ ابھی تک ہم نے فتلف نظریات بیان کئے ہیں اوران میں سے ایک نظریے کا انتخاب کیا ہے اور ہی کہ ہم جے فطرہ کہتے ہیں وہ استخاب کیا ہے اور ہی کہ اصول تفکر فطری ہے اور ہم نے وضاحت کی ہے کہ ہم جے فطرہ کہتے ہیں وہ اس فطری سے مختلف ہے جو کا نٹ یا افلاطون کہتے ہیں فطری سے ہماری مراد پیدائش آگا ہی نہیں ہے۔ اس بحث سے ہم اس نتیج تک پہنچتے ہیں کہ علم انسانی فکر انسانی اور فلسفہ انسانی کو اہمیت دینے کا ایک ہی راستہ ہے اور وہ یہ کہ ہم اصول اولیہ نظر (فکر کے اولین اصولوں) کے فطری ہونے کو قبول کریں۔ اگر میاصول ہمارے پاس نہ ہوں تو ہمارے پاس شک مطلق کے علاوہ پچھ بھی باقی نہیں جہنا چا ہئے کہ خود تمہارا نہیں ہیں اور ساتھ یہ بھی کہنا چا ہئے کہ ہم ایک فلفے کے قائل ہیں۔ ان سے کہنا چا ہئے کہ خود تمہارا ایری فکر ہے کہ س کا کوئی اعتبار اور حیثیت نہیں ہے مثلاً جولوگ مادیت جدلیافت یہ فلسفہ بھی ایک ایک ایک کا کات مادہ کے ماری علم معقول (Dialectic Materialism) کے قائل ہیں اور جن کے نزد یک کا کنات مادہ کے مادی علم معقول (Dialectic Materialism) کے قائل ہیں اور جن کے نزد یک کا کنات مادہ کے مادی علم معقول (Dialectic Materialism) کے قائل ہیں اور جن کے نزد یک کا کنات مادہ کے مادی علم معقول (Dialectic Materialism) کے قائل ہیں اور جن کے نزد یک کا کنات مادہ کے مادی علم معقول (Dialectic Materialism) کے قائل ہیں اور جن کے نزد یک کا کنات مادہ کے مادی علم معقول (Dialectic Materialism) کے قائل ہیں اور جن کے نزد یک کا کنات مادہ کے مادی علم معقول (Dialectic Materialism) کے قائل ہیں اور جن کے نزد یک کا کنات مادہ کے مادی علم معقول کی تا تھا کی تا کیا تھا کی تا کی تا کیا کی تا کور کی کا کنات کی تا کور کی کا کنات کے تا کور کی کا کنات کی کا کور کیا کی کا کنات کی کا کنات کی کا کنات کی کا کنات کا کور کی کا کنات کی کا کیا کی کا کنات کی کا کنات کی کا کنات کا کور کیا کیا کور کی کا کنات کی کا کور کی کا کنات کا کور کی کا کنات کی کا کنات کا کور کیا کی کا کنات کی کا کنات کا کور کی کا کنات کا کور کیا کی کا کنات کا کور کیا کیا کی کا کنات کا کی کا کور کیا کی کور کی کا کنات کا کور کی کا کنات کا کور ک



علاوہ کچھ بھی نہیں اور صرف مادہ کے قائل ہیں اور روح کے وجود کے منکر ہیں ان پرخود ان کے مفاہیم پر اعتراض کے علاوہ بیاعتراض بھی کیا جاسکتا ہے اور ان سے کہا جاسکتا ہے کہ آپ نے مفاہیم پر اعتراض کے علاوہ بیاتو کوئی بنیا دہی نہیں اور آپ تو اس شخص کی مانند ہیں کہ جو کسی درخت کی مہنی پر بیٹھا ہوا ہوا وراسے خود درخت کی سمت سے کا ٹ رہا ہوا وراس کی حالت بس ایس ہوکہ ایجی گرا کہ گرا۔

## خواهشات معنعلق انسانی فطرت ( فطریات )

بحث کا دوسرا حصہ خواہ شات سے متعلق انسانی فطرت کے بارے میں ہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا انسان خواہ شوں کے بارے میں کچھ فطریات رکھتا ہے یا نہیں؟ پہلا حصہ شاخت کے بارے میں تھا اور بید حصہ خواہ ش کے بارے میں ہے اس جصے کو پہلے میں دو حصول میں تقسیم کرتا ہوں۔ مجھے یہاں لفظ کے بارے میں بحث کرنا مقصود نہیں ہے یہاں لفظ غریزہ میں تقسیم کرتا ہوں۔ مجھے یہاں لفظ کے بارے میں بحث کرنا مقصود نہیں ہے۔ بہر حال انسان کی فطری یا جبلی خواہ شات دوطرح کی ہیں ایک جسمانی اور دوسری روحانی جسمانی خواہ ش سے مراد ومری یا جبلی خواہ شات دوطرح کی ہیں ایک جسمانی اور دوسری روحانی جسمانی خواہ ش ہوک کے دو اور ایشات ہیں کہ جوسو فیصد جسم سے وابستہ ہوں جسے بھوک یا پیاس غذا کی خواہ ش بھوک کے بعد انسان میں غذا کی خواہ ش کا پیدا ہونا بیا مر بالکل معدی اور جسمانی ہے اور بیا لیی جبلت ہے کہ جوانسان اور ہر حیوان کے بدن کی ساخت سے مر بوط ہے۔ اس کیفیت کے لئے قدماء نے ہدل ما "تحلل" کی اصطلاح استعال کی ہے یعنی جب غذا ہضم ہوجاتی ہے تو مزید غذا کی خواہ ش پیدا ہوتی ہے اور اس طرح معدے میں ایک خاص قسم کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے اور اس طرح معدے میں ایک خاص قسم کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے اور پھر یہ بوکہ بیدا ہوتی ہو اسانی فورت میں انسانی شعور میں عکس انداز ہوتی ہے جا ہے انسان کواس کا علم بھی نہ ہو کہ احساس کی صورت میں انسانی شعور میں عکس انداز ہوتی ہے جا ہے انسان کواس کا علم بھی نہ ہو کہ احساس کی صورت میں انسانی شعور میں عکس انداز ہوتی ہے جا ہے انسان کواس کا علم بھی نہ ہو کہ



اس کا کوئی معدہ بھی ہے۔ جیسے بچے ہوتا ہے پھروہ اس کے بعداینے اس احساس کی تسکین کے لئے غذا کھانا شروع کردیتاہےجس کے بعدوہ احساس بھی جا تار ہتاہے بلکہ ایک حالت نفرت بھی پیدا ہوجاتی ہے۔ یہی حالت جنسی جذبے کی ہےجنسی جذبہ جہاں تک شہوت سے مربوط ہےاور جہاں تک جسم کے Hormons اور غدودول کے ترشحات سے مربوط ہے شک نہیں ہے کہ یہ ایک جبلی (ہم نے متعدد مقامات پر لفظ غریزہ کا ترجمہ جبلت کیاہے )امرہے (عشق محملہ کے بارے میں یہ بحث ہے کہ کیاعشق اور شہوت ایک ہی چز ہیں یا دومختلف چیزیں ہیں اور دوانسانوں کے درمیان جوعشق ہوتا کہا ہے شہوت سے تعبیر کیا جاسکتا ہے یانہیں؟ ہم فی الحال ان امور کوآپیں میں نہیں ملاتے )خواہ اس کانام فطری رکھا جائے یا نہ یعنی بدایک ایساامرہے کہ جوکسی نہیں ہے اور انسانی جسم کی ساخت سے مربوط ہے۔ ای طرح" نیند" بھی ہے نیند کی ماہیت کچھ بھی ہو چاہے ہیہ جسم کے خلیوں کی تھاوٹ اور خستگی یا زیادہ کام کی وجہ سے ان کے مسموم ہو جانے (زہرآ لود ہو جانا) یا پھرانسان کی جسمانی توانائی کے صرف ہوجائے کے بعد دوبارہ توانائی حاصل کرنے کا ذریعہ ہواس کی جوبھی تعبیرییش کی جائے انسانی جسم کی ساخت سے مربوط ہے۔ان تمام امور کو عموماً جبلی امور کہتے ہیں۔

فی الحال ہماری بحث ان جبلی یا جسمانی وفطری امور کے بار لے بیں نہیں ہے یہ مسئلہ ہماری بحث سے خارج ہے۔ انسانی خواہشات اور رجحانات کے بارے میں بعض غریزے یا فطری امور ایسے ہیں جنہیں علم نفسیات "روحانی امور" کا نام دیتا ہے ان سے پیدا ہونے والی لذتوں کو وہ روحانی لذتیں کہتا ہے۔

جیسے اولا د کے لئے انسان کی خواہش اولا د کی خواہش جنسی جبلت سے مختلف ہے کیونکہ جنسی جبلت توسکین شہوت سے مربوط ہے اس خواہش سے ماورا ہر کسی کے اندر اولا د کی خواہش ہوتی ہے۔ اولا د ہونے سے انسان کو جو کیف ومسرت حاصل ہوتی ہے وہ ایک جسمانی لذت نہیں



ہے اور انسان کے کسی عضو سے وابستہ نہیں ہے۔ رہاوہ فرق جو ماہرین نفسیات نے روحانی لذتوں اور جسمانی لذتوں میں روار کھا ہے وہ ایک الگ بحث ہے جو ہماری گفتگو کا موضوع نہیں ہے۔ دوسروں پر بالا دستی اور اقتدار وحاکمیت کی خواہش کا جذبہ بھی انسان کے اندرایک روحانی پہلور کھتا ہے یہاں تک کہ بیمسکلہ ایسا ہے کہ اس کی کوئی انتہا نہیں ۔ سعدی کہتا ہے:

یم تانی گر خورد مرد خدائی بذل درویشان کند نیم دگر بذل درویشان کند نیم دگر بادشاہ بندل درویشان کند نیم دگر مینان در بند اقلیمی دگر

"اگرکوئی عارف باللہ آدھی روٹی کھائے تو باقی آدھی وہ مختاجوں کودے دیتا ہے جبکہ اگر کوئی بادشاہ سات ملکوں پر قابض ہوجائے تو پھر بھی ایک اور ملک پر قبضہ جمانے کی خواہش رکھتا ہے۔"

اگرکوئی انسان خواہش افتد اراور بالادتی کے راستے پرچل نکلے تو پھراس کی کوئی انتہا نہیں ہے اگر ساری زمین اس کے زیز نگیں ہوجائے تو بھی اگر اسے معلوم ہوجائے کہ کسی اور اقلیم پر بھی انسان آباد ہیں یا کہیں اور بھی کوئی تدن ہے اور کہیں اور بھی افتد ارکی تنجی کش ہے تو وہ اس فکر میں ہوگا کہ وہاں بھی اشکر کشی کرے اور وہاں بھی اپناا فتد ارقائم کرے۔ انسان کے اندر حقیقت میں ہوگا کہ وہاں بھی اشکر کشی حقائق ہنر حسن خلاقیت تخلیق وایجاد آفرینش اور ان سب خواہی حقیقت تک رسائی علم دانائی کشف حقائق ہنر حسن خلاقیت تخلیق وایجاد آفرینش وہی ہے جو سے بڑھ کر وہ کہ جسے ہم عشق و پر ستش کہتے ہیں کا جذبہ موجود ہے۔ ہاں حقیقی پر ستش وہی ہے جو عشق کے نتیجے میں پیدا ہوتی ہے وہ عبادتیں کہ جو لا پلے یا خوف کے سبب ہوتی ہیں اسلام کی نظر میں بھی ان کی ایمیت صرف مقد ماتی اور ابتدائی ہے اور اس لئے میں بعد میں انسان جھوٹے بے کہ بعد میں انسان جھوٹے بے کہ بعد میں انسان ایک بالاتر مرحلے پر بہنچ جائے اور بیا ہیے ہی ہے جیسے انسان جھوٹے بے کہ بعد میں انسان ایک بالاتر مرحلے پر بہنچ جائے اور بیا ہیے ہی ہے جیسے انسان جھوٹے بے کہ بعد میں انسان ایک بالاتر مرحلے پر بہنچ جائے اور بیا ہیے ہی ہے جیسے انسان جھوٹے بے کہ بعد میں انسان ایک بالاتر مرحلے پر بہنچ جائے اور بیا ہیے ہی ہے جیسے انسان جھوٹے ہے کہ بعد میں انسان ایک بالاتر مرحلے پر بہنچ جائے اور بیا ہیے ہیں ہے جیسے انسان جھوٹے ہے کہ بعد میں انسان ایک بالاتر مرحلے پر بہنچ جائے اور بیا ہیے ہی



ڈانٹ ڈپٹ کر کے یالا کی دے کر مدرسے یا سکول بھیجتا ہے۔اس لئے نہیں کہ سکول یا مدرسے میں جانا کوئی ایسا مسئلہ ہے کہ جس کی کوئی قیمت طے ہو سکتی ہواوراس کے لئے بیچے کوکوئی مزدوری دی جانا چاہئے۔

در حقیقت ایسانہیں ہے اس چیز کی ذاتی اہمیت نہیں ہے لیکن اس کی ضرورت اس کئے ہے کہ بچے ابھی عقل وشعور کے مرحلے تک نہیں پہنچا ہوتا اس کئے اسے بہلا بچسلا کراسے کوئی ٹافی یا بسکٹ دے کریا بچوں والی سائیکل خرید کردی جائے تا کہ وہ سکول جائے۔

یہ خواہشات ورجی نات کا ایک سلسلہ ہے ان کے بارے میں ہم بعد میں بحث کریں گے کہ آیا یہ خواہشات فطری ہیں یانہیں! علم وادراک کے حوالے سے فطریات کا انکار کر کے ہم ایک خطرناک وادی شک مطلق ہے شک بھی وہ جو ہمیں سوفسطائیت تک لے جاتا ہے یعنی کمل طور پر مسلم اورا دراک حقیقت کی نفی تک ۔اب ہم یہ دیکھتے ہیں کہ خواہشات میں سے کچھ بھی خواہشات فطری بھی ہیں یانہیں۔

اس سلسے میں بھی اس طریقے سے بحث کریں گائی سے پہلے کہ ہم میثابت کریں کہ ہم پچھوفطری خواہشات رکھتے ہوں تو ہم ہم پچھوفطری خواہشات رکھتے ہیں ہم مید یکھنا چاہیں گے کہ اگر ہم آلی خواہشات کے حامل نہ ہوں تو ہم کہاں پہنچیں گے اور ہمارے ہاتھ کیا آئے گا؟ اور اگر ہم ایسی خواہشات کے حامل نہ ہوں تو ہمارے پاس کیا باقی رہتا ہے؟ کہیں ایسا تو نہیں کہ جیسے بعض لوگ فکر کے اصول اولیہ (بنیادی) کا انکار کرتے ہیں اور اس کے باوجود اس کی شاخوں سے وابستہ ہیں؟ اس مقام پر بھی ہمارا واسطہ ایسے لوگوں سے پڑتا ہے کہ جو فطریات کا اور ان اصولوں کا انکار کرنے کے باوجود اور جڑوں کو کاٹے نے باوجود داور جڑوں کو کاٹے نے باوجود شاخوں سے ان کی وابستگی بھی انتہائی شدید کے باوجود شرخیں ہے کہ خود انہوں نے اس کی جڑوں کو کاٹ دیا ہے۔ اس امر کا جائزہ لینے کے بعد پھر ہم مابعد کے مرحلے میں داخل ہوں گے یعنی اس مسئلے کو ثابت کرنے کے مرحلے لینے کے بعد پھر ہم مابعد کے مرحلے میں داخل ہوں گے یعنی اس مسئلے کو ثابت کرنے کے مرحلے



بر من په

اب ممکن ہے کہ کوئی کے کہ میں علم فطریات ( فطری رجحانات ) کا قائل نہیں یعنی میرا نظر یہ سوفسطائی اور شک مطلق کا بی ہے اور پھر وہ یہ بھی کے کہ خواہشات اور رجحانات میں بھی میں فطریات کا قائل نہیں اور انسانی امتیازات یکسر طور پر مانتا ہی نہیں۔ دوسر لے فظوں میں وہ ہم سے یہ کے کہ منطق کے ماہرین جے جدل کہتے ہیں تم اس سے استفادہ کرنا چاہتے ہو یعنی وہی امور کہ جووہ لوگ مانتے ہیں انہی سے کام لینا چاہتے ہو جبکہ ہم انہیں ہرگر نہیں مانتے جنہیں وہ قبول کرتے ہیں۔ پھر وہ ہمیں یہ کے کہ کیا ایس صورت میں ہمارے لئے ان فطریات کا اثبات پیش کر سکتے ہو یا نہیں؟ تو ہم عض کریں گے کہ ہاں! ہم ثابت کر سکتے ہیں اور یہ بات ثابت کر سکتے ہیں اور یہ بات ثابت



# باب سوم: مقدس (پاکیزه) رجحانات

اب ہم دوسوالوں کے بارے میں گفتگو کریں گے کیونکہ دونوں سوال ہماری بحث کا موضوع ہیں لہذا ہم نے فیصلہ کیا ہے کہ ہم اپناوقت ان کے جواب میں صرف نہ کریں۔اجمالاً اتنا عرض کرتا ہوں کہ کچھاس طرح کے سوالات ہیں ایک سوال تو خدا کے بارے میں جستجو کے فطری ہونے کے معنی سے متعلق ہے اس سوال میں جوڈا کٹر بہشتی کی کتاب" خدااز دیدگاہ قرآن" (خدا قرآن کی نظرمیں ) نے قال کیا گیا ہے۔ یہ بات ہی گئی ہے کہانسان جب طبیعی مظاہر کود کیھتے ہیں توان کی علت کی جنتجو کرتے ہیں اور جب ایک علت کو یا لیتے ہیں تو پھراس علت کی علت کو تلاش کرتے ہیں اس بات کوانسان نے آخر کار اس حد تک پہنچایا کہ علتوں کے اس سلسلے کاکسی جگہ اختیام ہونا چاہئے۔اگر فرض کر لیا جائے کہ ہر مظہر خود ہی کسی دورے مظہر کا معلول ہو یعنی دوسر ہےمظہر کے وجود میں آنے کی علت یا سبب ہوتو وہ دوسری چیز بھی تو اسی کے مانند ہے۔مثلاً ہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ ارتقاء فکراس بات کا تقاضا کرتی ہے کہ یون شلسل پیش آتا ہے کہ جو کہ محال ہے انجام کاران کی فکریہاں تک بینچی کہ کوئی مرکزی نقطہ ہونا چاہئے جو"علت العلل"ہواور ہرعلت وہیں سے جنم لینی چاہئے ۔ یہ بات مذکورہ کتاب سے نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں کہ لہذا اس مقام پر ہم دیکھتے ہیں کہ خارجی" بیرونی مظاہرانسان کوتخلیق کے نقطہ آغاز کی جستجو پر ابھارتے ہیں ۔تو پھرآ یا نے اصول فلسفہ کی جلد پنجم میں جو پیکہا ہے کہ خدا کے بارے میں بحث فطری ہے اس کی آپ کیسے توجیه کریں گے؟ (کس طرح درست ثابت کریں گے؟) جبکہ بیرونی مظاہر



انسان کوخدا کی جشجو پرابھارتے ہیں۔ دوسرے لفظوں میں کیا ہم خوداس بات کوتسلیم نہیں کررہے ہیں کہ بیرونی مظاہرانسان کوخدا کے وجود کی جشجو کی طرف متوجہ کرتے ہیں تا کہانسانی وجود کے اندرسے کوئی عامل اسے اس کے لئے ابھار تاہے؟

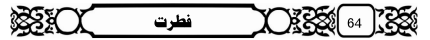
میرا خیال ہے کہآ یہ نے اصول فلسفہ کا بھی غور سے مطالعہ کیا ہوتواس کا جواب وہاں موجود ہے جتنا مجھے اجمالاً یاد ہے کہ علت عامہ کے حوالے سے ایک بات ہم نے وہاں کہی ہے یعنی بید کہ انسان جو اللہ کی جستجو کرتا ہے اس کی علت یہی ہے کہ اصول علت اس کی روح پر حکم فرما ہے یعنی انسان علتوں کی جنجومیں ہے اورعلتوں کی اسی جنجونے اسے "علت العلل" (بنیا دی علت) تک پہنچایا ہےاوراس کا بالکل یہی مطلب ہے کہ عامل وجودانسانی کےاندرموجود ہے یعنی اگر ہیہ الہامی کیفیت انسان کے اندرموجود نہ ہوتی کہ وہ علتوں کو تلاش کر کےعلتوں کے سرچشمہ تک جا یہنچ تو پھر بیرونی مظاہر کود کیچ کروہ ان کے پان ہے بغیر کوئی توجہ کئے گز رجا تا۔ بحث یہ ہے کہ انسان جب بیرونی مظاہر کودیکھتا ہے تواسے کوئی سی چیز اس پرابھارتی ہے کہ وہ ان کی علتوں کی جتجو کرے۔ جب بیرونی مظاہر حبیبااینے آپ کوانسان کے سامنے پیش کرتے ہیں ویسا ہی حیوانوں کےسامنے بھی کرتے ہیں یعنی جو کچھانسان دیکھتا ہے حیوان بھی وہی کچھ دیکھتے ہیں لیکن جو چیزان بیرونی مظاہر کے دیکھنے کے بعدانسان کوان کی علتوں کی جتجو پرا بھارتی ہے۔وہ بیہ ہے کہ الی حس انسان کے اندرموجود ہے جواہے کہتی ہے کہ ہرمظہراور ہر چیز کا وجود ایک علت کا مختاج ہےاور پیلازمی بات ہے کہ اگروہ علت بھی کسی مظہر کی طرح کوئی اور کامظہر ہواوراسی چیز کی طرح کوئی اور چیز ہواوروہ خود بھی کسی علت کی محتاج ہوتو انسان کے ذہن میں بیہ بات پیدا ہوگی کہ کیاسب علتوں کا کوئی ایک سرچشم بھی ہے؟ ایسا سرچشمہ کہ جواپنی علت خود ہو جوالی وقوع پذیر ہونے والی نہ ہواور بالکل یہی فطری ہونے کامعنی ہے۔ بیہ بات نہصرف اس امر کے منافی نہیں ہے بلکہاس کی تائید کرتی ہےاس کی تفسیر بعد کے لئے رہنے دیتے ہیں۔



دوسراسوال فطری ہونے کی علامات کے بارے میں ہے۔ پہلے بھی ہم عرض کر چکے ہیں گئیں ہے۔ پہلے بھی ہم عرض کر چکے ہیں؟ ہیں کہاں سلسلے میں ہم آئندہ بحث کریں گے کہ کسی خصلت کے فطری ہونے کی کیاعلامات ہیں؟ ہم کہاں سے بیہ بات سجھتے ہیں کہانسان کی فلال صفت یا فلال خصلت فطری ہے یا بعض صفات ساجی یا انفرادی بیرونی عوامل کا نتیجہ ہیں؟

ہم کہہ چے ہیں کہ یہ بات تسلیم شدہ ہے اوراس ہیں کوئی شک نہیں اوراس ہیں کوئی شک نہیں اوراس ہیں کوئی اختلاف بھی نہیں کہ انسان ان تمام دیگر موجودات سے کہ جنہیں ہم جانتے ہیں یہ فرق رکھتا ہے "اس فرق کے ذکر کا پیمطلب نہیں کہ ہم کسی دوسر نے فرق کی نفی کریں "کہ یہ ایک الیا موجود ہے جوکا نئات کا ادراک کرتا ہے دوسر لفظوں میں کا نئات کے بارے میں سوچتا ہے مزید برآ ں یہ ایک الیا موجود ہے کہ جوسوچتا ہے اور فور کو فرکرتا ہے۔ موجودہ دور کی تعبیر میں یہ ایک آگاہ اور بیانی اس صفت کی وجہ سے باشعور موجود ہے خود سے بھی آگاہ ہے اور کا نئات سے بھی۔ انسان اپنی اس صفت کی وجہ سے کا نئات کے بارے میں کچھ معلومات رکھتا ہے کہ جنہیں ہم ادراک کہتے ہیں اور یہ کیا عمرہ لفظ ہے جوقد یم زمانے سے انتخاب شدہ ہے ادراک یعنی "پالیٹا اور پہنچنا" فلسفیوں نے بھی اس لفظ کے لغوی بنیاد سے کام لیا ہے۔ اگر کوئی شخص کسی آدمی کا پیچھا کر رہا ہواوروں تک جا پنچنو تو میں کہا نیان کہ بیں ادرک ہو "پالیا"، مثلاً اگر کوئی شخص کسی آدمی کا پیچھا کر رہا ہواوروں تک جا پنچتو کی این اور یہ بیات ہے بیاس ادرک ہو "پالیا"، مثلاً اگر کوئی شخص کسی آدمی کا پیچھا کر رہا ہواوروں تک جا پنچتو کو کہتے ہیں ادرک ہو "پالیا"، مثلاً اگر کوئی شخص کسی آدمی کا پیچھا کر رہا ہواوروں تک جا گئے تو بین ادرک ہو "پالیا"۔

کا نئات کے بارے میں انسان کی دریافت اور ادراک انسان اور کا نئات کے درمیان ایک طرح کا استعال اور رابطہ ہے اس طرح سے کہ گویا انسان جب تک جاہل ہے اس کے اور کا نئات کے درمیان پردہ یا رکاوٹ موجود ہے اور جس قدروہ کا نئات سے آگاہ ہوگا اسی قدروہ کا نئات کو یالے گا اور اس تک پہنچ جائے گا تو یہ ایک طرح کا پہنچنا ہے۔



اس میں شک نہیں کہاس لحاظ سے جمادات نبادات اور حوانات میں سے کوئی بھی انسان کا شریک نہیں۔حیوانات کا ئنات کے بارے میں ایک طرح کی مبہم"غیر واضح" آگاہی رکھتے ہیںلیکن پیربات طے ہے کہ بیآ گاہی انسانی آ گاہی کے برابرنہیں ہے کم از کم پیہے کہ وہ غور وفکرنہیں کرتے کیونکہ فکر کرنے سے مرادیہ ہے کہ کوئی موجود حاصل شدہ معلومات کے ذریعے ایک نئیآ گاہی حاصل کر ہے یعنی وہ جو کچھ جانتا ہے اس کے ذریعے مجہولات"غیر شاخت شدہ" کو منکشف کرے۔آپ جب کسی موضوع کے بارے میں غور وفکر کرنے بیٹھتے ہیں مثلاً کوئی مسکلہ درپیش ہوتواس کے بارے میں سوچتے ہیں اور اس کاحل تلاش کرتے ہیں۔ بیفکر کرنا کون ساعمل ہے؟ پیمل یوں ہے کہآ ہے ایسے پاس موجود معلومات کوآپس میں اس طرح سے مرکوز کرتے ہیں کہ ان کے ذریعے مجہول معلوم میں بدل جائے یعنی ایک نئی راوِحل تلاش کرتے ہیں۔ بیمل بالکل عالم مادہ اور عالم جسم توالد و تناسل کے مانند ہے کہ جس میں دوموجود" مذکر اورمونث" ایک دوسرے سے از دواج کرتے ہیں اوران کے اس از دواج سے نیامولود جنم لیتا ہے۔ انسان جب فکر کرتا ہے تو پہلے سے موجود معلومات کے سرمائے کی آپیں پین پیوند کاری ہوتی ہے اور اس پیوند کاری اور جفت بندی ہے ان کے درمیان رابطہ وجود میں آتا ہے کرجس کے نتیجے میں ایک ٹئ سوچ اورایک نئی راوحل پیدا ہو جاتی ہے۔حیوانوں میں بہ بات نہیں ہے حیوان فقط حس رکھتا ہے اوسطحی سامشاہدہ کرتا ہے مثلاً ہم بھی رنگوں کود کیصتے ہیں اور حیوان بھی دیکھتے ہیں ہم بھی حرارت کا احساس کرتے ہیں اور وہ بھی اس سے زیادہ کچھنیں جبکہ فکر کرناانسان کی خصوصیت ہے۔

### انسانی خصوصیات

دوسرامسکلہ بیہ ہے کہ انسان بعض رجحانات کے لحاظ سے غیر انسان سے مختلف ہے ان



رجانات کوایک لحاظ سے مقدس رجانات (پاکیزہ رجانات) کہا جاسکتا ہے۔ دوسر سے لحاظ سے بیا جو خود محوری پر مبنی نہیں ہیں یعنی انسان ایسے رجانات رکھتا جو خود محوری پر مبنی نہیں ہیں یعنی انسان ایسے رجانات رکھتا جو خود محوری سے بالاتر ہے۔ بیخود محوری کیا ہے؟ ایسے رجانات جوانجام کار صرف انقلا بی ہوں ایسے رجانات میں ہوتے ہیں اور انسان میں بھی۔ حیوان بھی غذا کی خواہش رکھتا ہے لیکن غذا کی خواہش کا رجان اور تعلق خود اس سے ہوتا ہے یعنی رغبت اپنے لئے حصول غذا کی خاطر۔ انسان میں بھی خود محوری پر مبنی بعض رجانات ہیں کیونکہ بیانسان ہونے کے ساتھ ساتھ حیوان بھی ہے بلکہ یہلے حیوان سے بعد میں انسان لہذا ایسے رجانات انسان میں بھی ہیں۔

بهرحال انسان میں کچھر جمانات ایسے ہیں جواولاً توخود محوری کی اساس (بنیاد) پرنہیں ہیں اور دوسرے یہ کہ انسان این خمیر میں ان رجحانات کے لئے ایک طرح کی قدامت کے احترام کا قائل ہے یعنی ان کے لئے ایک طرح کے بلندم تبے اور برتری کا قائل ہے۔اس طرح جوانسان جس قدر بھی ان رجحانات کا عامل ہوگا اس انسان کو اتناہی عالی ترسمجھا جائے گا۔حیوان کے رجحانات یا تومخض خودمحوری پر مبنی ہیں مثلاً نینداور غذا وغیرہ کی طرف رغبت یا اگر کچھ خود یروری پر بنی تر بھی ہوں تو بھی اس کی حد بقاءنو ع تک ہی ہوگی یعنی توا<mark>لداور تن</mark>اسل اور تولدا فزائش نسل کی حد تک اور وہ بھی جبلت اور تحریک حیوانی (انگریزی میں اسے" Instinct" سے تعبیر کیا جاتا ہے) کے دائرے میں۔ پھر ہم جبلت کی تاریخ میں آپنچتے ہیں یعنی حدود کے اندریہایک آگاہ داناشعوری آزادانہ اور منتخب عمل ہے اور یہ بہت زیادہ محسوں اور مشہور ہے مثلاً ہم گھوڑی کو دیکھیں جب اس کا بچہ پیدا ہونے والا ہوتا ہے اور جوں جوں بیچے کی پیدائش کا مرحلہ قریب آتا ہے تو بچے کے لئے اس کی خواہش اتنی شدید ہوتی جاتی ہے کہ خداہی جانتا ہے۔ جب یہ بچہ پیدا ہو جا تا ہے اور آپ اس گھوڑی پرسوار ہوتے ہیں تو وہ حرکت نہیں کرنا چاہتی اسے اپنے بیچے کی فکر ہوتی ہےاوراگرآپاسے دوقدم دورکر دیں تواپنارخ موڑموڑ کریجے ہی کی طرف متوجہ ہوتی ہے



اوراس کی طرف بھا گتی ہے۔ اس بچے کے بڑے ہونے کے ساتھ ساتھ بچے کی ماں کی طرف رغبت کم ہوتی چلی جاتی ہے یہاں تک کہ وہ جوان ہو جاتا ہے تو پھر گھوڑی کی طرف اس کا کوئی ر جان نہیں ہوتا مثلاً اگر کوئی گھوڑی سات سال کی ہواوراس کا بچہ دوسال کا ہواور جب ماں اسے دیکھے تو بچے کے جوان ہونے کی وجہ سے اسے ایک طرح کی لذت محسوس کرنا چاہئے جبکہ وہ اس کی طرف کوئی رغبت نہیں رکھتی اور اگر وہ اس کے قریب آئے تو وہ اسے دولتی مارتی ہے اور اسے محسول کی طرف کوئی رغبت نہیں رکھتی اور اگر وہ اس کے قریب آئے تو وہ اسے دولتی مارتی ہے اور اسے کے شے کہاں نے کھوڑے اور مردکس طرح کے شے کہاں نے لکھا ہے:

"سەن شى سال اسب وسەرەسالەمرد"

اب تو ۲۰ سال کے مرد بوڑھے ہوتے ہیں اور ۲۰ سال کے گھوڑوں کا توسرے سے ہی وجود ہی نہیں۔اس کی وجد رہے کہ یہ جبلت صرف اس بچے کی حفاظت کے لئے تھی یعنی صرف اس لئے کہ نسل جاری رہے اور اس سے بڑھ کرکوئی چیز نہیں۔اب جبکہ وہ اپنے پاؤں پر کھڑا ہو گیا ہے اور اپنی مال کی نظر میں اس میں اور دوسروں میں کوئی فرق نہیں رہا۔

حیوانات کی بھی ساجی زندگی ہوتی ہے لیکن ان کاعمل آزادی انتخاب کے ذریعے نہیں ہے بلکہ انتصابی مضبی ہے بعنی طبیعت کی طرف سے وہ اس کام کے لئے متخب ہوئے ہیں اور اپنا کام جری طور پر انجام دیتے ہیں اس لئے اس کی خلاف ورزی نہیں کر سکتے ۔ مثلاً شہد کی کھیاں یا بعض چیونٹیاں ساجی زندگی رکھنے والے جانوروں میں شار ہوتی ہیں اس طرح ہرن بھی کسی حد تک ساجی زندگی رکھنے والے جانوروں میں شار ہوتی ہیں اس طرح ہرن بھی کسی حد تک ساجی زندگی (Social Life) بسر کرتا ہے البتہ اس کاعمل بھی جبلی ہوتا ہے یعنی خود بخو داور نیم شعوری کے ساتھ ہور ہا ہوتا ہے تا کہ ان کے اپنے انتخاب کے ذریعے یعنی شروع ہی سے ان کی طبیعت میں یوسب کچھ موجود ہے اور بیاس کی خلاف ورزی نہیں کر سکتے یہ کیفیت ہے حیوانات



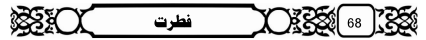
کےرجمانات کی۔

لیکن انسان جور جمانات رکھتا ہے اولاً تو "خودگوری" کے ساتھ ہی ہم آ ہگ نہیں ہیں اوراگراس حوالے سے ان کی توجیہ "وضاحت" کی جائے تو یہ تمام تر پہلوگل بحث اور ناقص ہوں گے۔ دوسرے یہ کہ یہ ایک انتخابی شکل اور آگا ہانہ شعوری صورت ہوگی بہر حال یہ ایسے امور ہیں کہ جوانسانیت کے معیار اور امتیاز کے طور پر پہچانے جاتے ہیں ان کے علاوہ پھے بھی نہیں۔ آئ بھی دنیا کے تمام مکا تب فکر چاہے وہ الہی ہوں مادی ہوں یا "سوفسطائی"، شکاک "شک پر مبنی فلسفہ" یا کوئی اور " Sceptic " وہریہ سب انسان کے بارے میں ایسے امور کا ذکر کرتے ہیں کہ جو "مافوق الحیوانی" نفوذ ہوتے ہیں۔ پہلے ہم ان امور کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں اس کے بعد اس امر کا جائزہ لیں گے کہ کیا ہیا مور انسان کے لئے فطری ہیں یا نہیں؟ نیز یہ بھی دیکھیں گے بعد اس امر کا جائزہ لیں گے کہ کیا ہو گا اور فطری ہوں تو پھر کیا نتیجہ ہوگا؟ بعد از اں ان کے فطری ہونے تو پی کہ کے بارے میں گفتگو کریے علیہ کو گا کے بارے میں گفتگو کریے گا تھی ان کے فطری کے بارے میں گفتگو کریے گا تھی ہوئے یا نہ ہونے نے نہوں تو پھر کیا نتیجہ ہوگا؟ بعد از اں ان کے فطری ہون تو پھر کیا نتیجہ ہوگا؟ بعد از اں ان کے فطری ہون تو پھر کیا نتیجہ ہوگا؟ بعد از اں ان کے فطری ہون تو پھر کیا نتیجہ ہوگا؟ بعد از اں ان کے فطری ہون تو پھر کیا نتیجہ ہوگا؟ بعد از اں ان کے فطری ہون تو پی نے ہوئے یا نہ ہون نے کے دلائل کے بارے میں گفتگو کیں گے۔

# محسوسى فطريات

#### ا \_حقیقت کی تلاش

یے رجانات کہ جنہیں کبھی" مقدسات" (قابل ادب واحترام) بھی کہا جاتا ہے اجمالاً پانچ قشم کے ہیں یا کم از کم ہم ابھی ان کی پانچ اقسام کوجانتے ہیں۔ان میں سے ایک" حقیقت" ہے" حقیقت" کی اصطلاح کوہم" دانائی" یا" دریافت حقیقت کا نئات" بھی کہتے ہیں۔مطلب یہ ہے کہ انسان میں ایک ایسار ججان موجود ہے کہ حقائق جیسے کہوہ ہیں ان کے کشف کرنے کار ججان



حقائق اشیاء کاادراک" کماهی علیها" یعنی جیسے وہ حقیقت میں ہیں بید کہ انسان" حیات ہستی" "عالم وجود" اور اشیاء کوان کی حقیقی ماہیت کے مطابق دریافت کرے۔ پینمبرا کرم سلی ٹھیائی ہے نے منسوب دعاؤں میں سے ایک میں آی فرمایا کرتے تھے:

اللهم ارنا الاشياء كماهي

جے حکمت اور فلسفہ کہتے ہیں بنیادی طور پراس کا ہدف یہی ہے۔انسان جو فلسفہ کی طرف آیا ہے تواصولی طور پراس کی بنیادیہ حس ہے کہ وہ حقیقت اور حقائق اشیاء کوجاننا چاہتا ہے اس حس کانام ہم "حس فلسفی" بھی رکھ سکتے ہیں چاہے ہم اسے حقیقت جوئی کہیں یا مقولہ حقیقت کا نام دیں یاعنوان فلسفی کے تحت دیکھیں یا اسے دانائی کے زمرے میں قرار دیں۔ایک جملہ ہے کہ جو بوعلی سینانے استعال کیا ہے اور بچھے معلوم نہیں کہ اس سے پہلے ایس تعبیر کا وجود تھا یا نہیں البتہ بعد میں شخ اشراق اور دیگر افراد نے اسے استعال کیا ہے۔ فلسفے کی تعریف کرتے استعال کیا ہے۔ فلسفے کی تعریف کرتے استعال کیا ہے۔ فلسفے کی تعریف کرتے ہوئے وہ کہتا ہے:

صيرورةالانسان عالماعقليا مضاهيا للعالم العيني

یعنی فلسفی بننے کا حتی نتیجہ یہ ہے کہ انسان خود اس عالم مادی وظاہری ہی کی مانندایک "عالم عقلی" بن جائے یعنی اس "عالم عینی" اور مادی کواس طرح سمجھے اور دریافت کرے کہ جس طرح وہ حقیقت میں ہے اور بعد میں وہ خود ایک کا نئات بن جائے لیکن وہ عالم بیرون عالم عینی سے خارج ہوگا اگر چہ بیعالم جدیدوہی جہان عینی "عالم مادی" ہے البتہ بیاس کی عقلی صورت ہے۔ یہ حقیقت اور حقیقت جوئی فلا سفہ کی نظر میں انسان کا کمال فطری ہی ہے انسان جبلی اور فطری طور پر کمال فطری کا طالب ہے لیعنی حقائق جہان کو جانے کا متلاثی ہے۔ اس طرح کے



رجحانات انسان میں حقیقت عالم تک رسائی کے لئے موجود ہیں۔

علم نفسیات میں بھی اس پرحسی حقیقت جوئی یاحسی جشجو کے نام سے بحث کی جاتی ہے۔ جب کسی مسئلے کوایک وسیع سطح پر پیش کیا جا تا ہے تو اس کا نام" حس کاوژن" یا" حس جستجو" رکھا جا تا ہے اور بیروہ چیز ہے کہ جودویا تین سال کے بچوں تک میں موجود ہوتی ہے البتہ مختلف بچوں میں مختلف سطح کی ہوتی ہے۔ بچہ جب تین سال کا ہوتا ہے تو طرح طرح کے سوال یو چھتار ہتا ہے تعلیم وتربیت میں ماں باپ کو ہدایت کی جاتی ہے کہ جہاں تک ہو سکے اپنے بچوں کے سوالوں کا جواب دیں اورانہیں جھڑک خوریں۔نا دان اور بے تو جہ ماں باپ جب دیکھتے ہیں کہان کا تین چارسالہ بچہ ہمیشہ سوال ہی کرتار ہتا ہے تو وہ اسے ایک فضول حرکت تصور کرتے ہیں اور کہتے ہیں" خاموش ہوجاؤ کیا فضول سوال جواب کررہے ہو"البتہ ایسا طرزعمل غلط ہوتا ہے۔ بیہس سوال ہے تلاش حقیقت کی حس ہے حس حقیقت جو ئی ہے جو اس میں ابھی اٹھی اور بیا ہوئی ہے اور وہ یو چھتا ہے اور حق رکھتا ہے کہ یو چھے یہاں تک کہ اگر وہ اکی چیزوں کے بارے میں پوچھے کہ جس کا آپ جواب نه دے سکیں یا جس کا جواب وہ مجھ نہ سکے تب بھی اسے ڈانٹٹا جھڑک دینا یااس کی اس حس کود بادینا درست نہیں ہے اوراس کا بیہ جواب نہیں کہ خاموش ہوجا وجس قدرممکن ہواس کا جواب دینا چاہئے۔ یہاں تک کہ کہا جاتا ہے کہ بچے کی بہت می شرارتیں اسی حس کی وجہ سے ہیں کیونکہ نيچ کا شرارتی ہونا بھی ایک مسلہ ہے جس چیز تک بھی پنچتا ہے اس کو چھیڑتا ہے بھی اس چیز کواس پر مارتا ہے بھی اس کواس پر گرا تا ہے کیاانسان فطر تأشرار تی ہے؟ جب وہ بڑا ہوجا تا ہے تو کیااس کیاصلاح ہوجاتی ہے پانہیں؟ کہتے ہیں کہ بیاس حس" حقیقت شاسی" کانتیجہ ہےوہ جاہتا ہے کہ اسے یعنی کسی چیز کواس پر مارکر دیکھے کیا ہوتا ہے؟ اب ہم جوابیانہیں کرتے ہیں توبیاس لئے ہے کہ ہم جانتے ہیں کہ کیا ہوتا ہے۔ہم بار ہاتجر بہ کرچکے ہیں لہٰذا ہمارے لئے مسّلہ کل شدہ ہے لیکن اس کے لئے پیمسئلہ ابھی واضح نہیں ہے۔انسان کےاندرسوال پیدا ہوناا پنی جگہایک اہم مسئلہ



ہے فلاسفہاس کوایک بالاتر سطح پر پیش کرتے ہیں ماہرین نفسیات اس کوعمومیت دیتے ہیں یہاں تک کہ بیچے کو بھی اس میں شامل کرتے ہیں بہر حال انسان حقیقت اور حقائق کو جاننے کا رجحان رکھتا ہے۔ابور یحان بیرونی کا ایک معروف وا قعہ ہے جوشاید آپ نے سنا ہو۔ وہ مرض الموت میں مبتلا تھےان کا ایک ہمسایہ فقیہ تھا وہ ابوریحان کی عیادت کے لئے آیا۔اس نے دیکھا کہوہ بستریریڑے ہیں اور روبہ قبلہ لیٹے ہوئے ہیں اور زندگی کے آخری سانس لےرہے ہیں۔ابو ریحان نے اپنے اس ہمسائے سے وراثت کا ایک شرعی مسئلہ یو چھا۔اس فقیہ وُتعجب ہوااور کہنے لگا کہ بیکون ساوقت ہے مسئلہ کو چھنے کا؟ابوریحان کہنے لگے مجھے معلوم ہے کہ میں مرر ہاہوں لیکن آپ سے بیدمسکلہ یو چھر ہاہوں اگر میں اس مسکلہ کا جواب جان کر مرجا وَں تو بہتر ہے یا نہ جانتے ہوئے مرجاؤں تو بہتر ہے؟ واضح ہے کہ جان کر مرنا بہتر ہے.....ابوریحان کہنے لگا پھراس کا جواب بتا نمیں؟ تواس نے جواب دیا .....اس نقیر کا کہنا ہے کہ میں ابھی واپس اینے گھرنہ پہنچا تھا کہ ابوریجان کے گھر سے عورتوں کے رونے کی آ واز آنے لگی۔ بہر حال بیانسان میں موجودایک حس ہے جنہوں نے اپنی اس حس سے کام لیا ہے اور اسے زندہ کھا ہے وہ اس مرحلے تک جا پہنچتے ہیں کہ کشف حقیقت کی لذت ان کے لئے ہر دوسری لذت سے بڑھ کر ہوتی ہے دوسر لفظوں میں لذت علم ان کے لئے ہرلذت سے بالاتر ہوتی ہے (اس کی وضاحت) کے لئے زیادہ کررہا ہوں تا کہآ یہ جان لیں کہ بیانسان کے بارے میں ایک حقیقت ہے اوراس کا تحلیل وتجزیہ بہت ضروری ہے۔ میں قبل ازیں بیہ کہہ چکا ہوں کہ انسان کا موضوع دوسرے ہرموضوع سے زیادہ توضیح وتفسیر کامحتاج ہے )۔

ججۃ الاسلام سیدمحمہ باقرشفتی اصفہانی مرحوم کے بارے میں بھی ایک واقعہ ہمارے قدماء نے نقل کیا ہے اور بالکل ایساہی واقعہ پاسچر کے بارے میں بھی ہے۔ جناب سید باقر مرحوم کی شب زفاف تھی جب دلہن کا ہاتھ دلہا کے ہاتھ میں دے دیا جاتا ہے اور پھر عام طور پرعورتیں



دلہن کو تجلہ عروی (وہ خاص کمرہ جودلہن کے لئے آراستہ کیا جاتا ہے) میں لے جاتی ہیں اس وقت جناب سیدمجہ باقر کسی دوسرے کمرے میں چلے گئے تا کہ جب عور تیں چلی جا نمیں تو پھردلہن کے پاس جا نمیں تو انہوں نے سوچا کہ موقعے سے کیوں نہ فائدہ اٹھا یا جائے اور مطالعہ کیا جائے انہوں نے مطالعہ شروع کردیا۔ عورتیں چلی گئیں دلہن بیچاری تنہا بیٹی رہی بہت انتظار کیا کہ دولہا میاں آ جا نمیں مگروہ نہ آئے۔ سیدمجہ باقر جب متوجہ ہوئے تو وقت سحرتھا یعنی علم کی کشش نے انہیں اس طرح سے جذب کرلیا کہ وہ سہاگ رات کو اپنی دلہن کو بھول گئے۔

پاسچر کے بارے میں بھی ایسا ہی واقعہ بیان کیا جاتا ہے کہتے ہیں کہ اس کی بھی شب عروی تھی ایک گھی شب عروی تھی ایک گھنٹے دلہن کے پاس جانے میں باقی تھااسے موقع مل گیا اور وہ اپنی لیبارٹری میں چلا گیا اور ایسا مصروف ہوا کہ تن وہیں گام میں مگن رہا اور بھول گیا کہ بیتو اس کی سہاگ رات تھی۔

اب بیکیا ہے؟ بیر تھا کُق ہیں بیر س کم وبیش ہے انسانوں میں موجود ہوتی ہے البتہ دیگر حسوں کی طرح کسی میں زیادہ کسی میں کم ۔ نیز بیہ بات اس امر سے مربوط ہے کہ انسان نے اسے کس حد تک پروان چڑھا یا ہے لہذا انسان کو علم اور جاننے کی وجہ سے غیر انسان پرتر جیح دی جاتی ہے۔

انگلستان کامشہوراور ہردلعزیز فلسفی اسٹوارٹ کہتاہے:

"اگرانسان دانا ہواورمفلس ہوتو وہ اس احمق سے بہتر ہے کہ جوخوشحال ہوایک رنجیدہ و بے حال سقراط کوایک موٹے سعور پرتر جیجے حاصل ہے۔"

الیی سب باتیں انسان کے حقیقت کے متلاشی ہونے کی اہمیت کو واضح کرتی ہیں کیونکہ دانائی کا آخر کار کیا معنی ہے؟ یہی آگاہی کا ننات کی تہہ تک پہنچناد نیا کو سمجھنااور جاننا۔



## ۲\_ نیکی وفضیلت کی طرف رجحان

انسان میں ایک اور بھی رجحان ہے کہ جسے نیکی وفضیلت کی طرف رجحان کہا جا سکتا ہے۔ پیر جحان اخلاقی پہلو کا حامل ہے بیو ہی ہے کہ جسے ہم اپنی اصطلاح اور روز مرہ میں اخلاق کہتے ہیں۔انسان بہت ہی چیزوں کی جانب رغبت رکھتا ہے اس لئے کہوہ اس کے لئے فائدہ مند اور منافع بخش ہیں۔انسان دولت سے رغبت رکھتا ہے اس لئے کہ وہ اس کے لئے منافع بخش ہے اس کی مادی ضرور پات کو بورا کرنے کے لئے بدایک ذریعہ ہے۔اپنے فائدے اور منافع کی طرف انسان کی رغبت خود محری اورخو دخواہی ہے یعنی انسان ایک چیز کی طرف رجحان رکھتا ہے کہ جسے وہ اپنے لئے حاصل کرنا چاہتا ہے تا کہ وہ اپنے سلسلہ حیات کو جاری وساری رکھ سکے (البتہ ایک زندہ موجود کااپنی زندگی کی بقاء کی طرف جان کیا ہے؟ اوراس میں کیا راز ہے؟ یہا پنی جگہ یرایک مسلہ ہے )۔اس سطح تک تو اس بات کا تجربیسی حد تک آسان ہے لیکن بعض امورا پسے ہیں کہانسان ان کی طرف رجحان رکھتا ہے اس لئے نہیں کہ بیاں کے لئے فائدہ مند ہیں بلکہاس لئے کہ وہ عقلی اعتبار سے فضیلت و نیکی کے زمرے میں آتے ہیں۔ خیرخواہی حسی ہے جبکہ فضیلت غیر عقلی ہے فضیلت مثلاً انسان کا سجائی کی طرف رجحان اس لحاظ سے کروہ سچائی ہے اس کے مقابلے میں جھوٹ سےنفرت اسی طرح انسان کا تقویٰ اور یا کیزگی کی طرف رجحان۔مجموعی طور پروہ تمام رجحانات جن کا شارفضیلت میں ہوتا ہے دوشم کے ہیں بعض انفرادی ہیں اور بعض ساجی انفرادی مثلاً ذاتی نظم وضبطنفس پر قابور کھنااوراسی طرح اور بہت سے انفرادی اخلاقی کے مفاہیم یہاں تک کہ شجاعت بھی کہ جو ہز دلی کے مقالبے میں ہوتی ہے اس سے مرادز ورِ باز ونہیں کیونکہ وہ اخلاق کی تعریف سے باہر ہے۔ ساجی رجحانات مثلاً دوسروں کے ساتھ تعاون اوران کی مدرایک دوسرے کے ساتھ مل کرکسی معاشرتی یا ساجی کام کی انجام دہی۔احسان اور نیکی کی طرف رغبت



اور قربانی کار جمان ذاتی مفاد کے مفہوم میں نہیں آتا کیونکہ قربانی کا جذبہ یعنی اپنے آپ کو قربان کر دینا یہاں تک کہ اپنی جان سے گزرجانا۔ اسی طرح ایثار کی طرف رحیان:

وَيُؤْثِرُونَ عَلَى اَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً الله

"وہ ایثار کرتے ہوئے اپنے آپ پر دوسروں کوتر جیج دیتے جبکہ وہ خود ضرورت مند

"- U.

وَيُطْعِبُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيْنًا وَّيَتِيْمًا وَّاسِيُرًا۞ اِثَّمَا نُطْعِبُكُمْ لِوَجُهِاللَّهِ لَانُرِيْكُ مِنْكُمْ جَزَآءًوَّلا شُكُورًا. ۖ

"وہ اللہ کی محبت میں مکین بنتیم کو کھانا کھلا دیتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ ہم نے تمہیں اللہ کے لئے کھلا یا ہے اور ہم تم سے سی جزا (بدلہ) اور شکریہ کے خواہش مند نہیں ہیں۔"

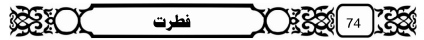
#### س<sup>ے</sup> حسن و جمال کی طرف رجحان

انسان میں حسن و جمال کی طرف رجحان موجود ہے۔ اب یہ چاہے حسن پہندی کے لحاظ سے ہو چاہے ختن پہندی کے لحاظ سے ہو چاہے ختن کے حوالے سے کہ جس کا نام فن و ہنر (Art) ہے۔ یہ بھی انسان کے اندرموجودایک رجحان ہے اورکوئی شخص بھی اس احساس سے عاری نہیں ہے۔ انسان اگرلباس بھی پہنتا ہے توکوشش کرتا ہے کہ تاحدام کان وہ اسے اچھا گئے۔

جب انسان ایک عمارت تعمیر کرتا ہے پہلے مرصلے میں توگری وسردی سے بیخے کے لئے اس طرح سے چوروغیرہ سے حفاظت کے لئے بناتا ہے لیکن ہمیشہ اس کی تعمیر میں اپنی حس حسن پہندی کو آمیختہ کر لیتا ہے۔ اس کی ہمیشہ بیخواہش ہوتی ہے کہ عمارت دیکھنے میں جملی گے فرنیچر

<sup>🗓</sup> حثر: ۹

الدهر:٩،٨



اچھاہو کمروں میں قالین خوبصورت ہوں۔ بیتمام ترزیبائی اور حسن کی طرف رجان انسان کے اندرموجود ہے۔ انسان خوبصورت قدرتی مناظر کو پیند کرتا ہے جب صاف وشفاف پانی کود کھتا ہے یا جب کسی آبشار پراس کی نظر پڑتی ہے یا کسی دریا کود کھتا ہے تو وہ لطف اندوز ہوتا ہے چنانچہوہ قدرت کے خوبصورت مناظر سے مخطوظ ہوتا ہے۔ آسان کی طرف اس کی نظر آٹھتی ہے بہاڑ وں کا نظارہ کرتا ہے تو ان سب چیز ول سے وہ لطف اندوز ہوتا ہے بیچیزیں افق کود کھتا ہے بہاڑ وں کا نظارہ کرتا ہے تو ان سب چیز ول سے وہ لطف اندوز ہوتا ہے بیچیزیں اسے بھلی گئی ہیں۔ اسی طرح سے فن و ہنر (Art) کا مسکلہ ہے اور بیوہ حسن ہے کہ جو انسان خود مخلوظ کی بیت تربیت خوبصورت خطاطی کی انسان کے لئے غیر معمولی اہمیت ہے اسے وہ محفوظ بہت قدیم فن ہے۔ بہت خوبصورت خطاطی کی انسان کے لئے غیر معمولی اہمیت ہے اسے وہ محفوظ رکھتا ہے کسی نہایت دیدہ زیب خط میں لکھا گیا قرآن اگر انسان نے دس مرتبہ بھی دیکھا ہوتو گیا رہویں دفعہ بلکہ سینکڑ وں مرتبہ بھی دیکھے گی خواہش اس کے دل میں رہتی ہے۔

ہمارے والد مرحوم رضوان اللہ علیہ کہ جن کا پینا خط بھی خوب تھا آئییں خطاطی ہے بہت لگا وُ تھا کہا کرتے تھے کہ بہت خوبصورت خط میں کوئی قر آئی نسخہ میرے ہاتھ میں ہوتو میں اس کی تلاوت نہیں کرسکتا کیونکہ اس کے خط اور حسن میں ایسا کھوجاتا ہوں کہ پڑھ نہیں پاتا۔ روضہ امام رضا علیا میں ایوان مقصورہ کے باہرا یک کتبہ لکھا ہے دیدہ زیب خط کا بیا یک فی پارہ ہے۔ بیا یک بڑا ساکتبہ ہے جو ایوان کی پیشانی پرلگا ہے اسے بالیسنفر نے جو گو ہرشاد کا بیٹا تھا لکھا ہے۔ اس بڑا ساکتبہ ہے جو ایوان کی پیشانی پرلگا ہے اسے بالیسنفر نے جو گو ہرشاد کا بیٹا تھا لکھا ہے۔ اس نے خوداسے کتبے کے آخر میں لکھا ہے:

کتبہ بایسنقر بن شاہ رخ بن امیر تیمور گورکان گو ہر شاد شاہ رخ کی بیوی تھی بایسنقر اس کا بیٹا تھا۔ اس کے بعد کوئی اس جیسالکھ سکا ہے حالانکہ علی رضا عباس خط ثلث میں ایس تھا اور غیر معمولی طور پر اچھا خطاط تھا اس ایک ایسا خطاط گزرا ہے کہ جو شاہ عباس کے زمانے میں تھا اور غیر معمولی طور پر اچھا خطاط تھا اس



کے خطاطی کے فن پارے آج بھی اصفہان یا پھر قم (ایران کے دواہم شہر) میں شاہ عباس کے مقبرے میں موجود ہایں کہ جو نہایت دیدہ زیب ہیں لیکن اس کے باوجود بایسنقر کے پائے تک نہیں پہنچ سکتے۔قرآن بذات خود الہی نشانیوں میں سے ایک ہے اس کا اپنا ہی حسن ہے یعنی فصاحت و بلاغت ہے اور قرآن کو عالمگیر کرنے کے قطیم ترین اسباب میں سے ایک ہے اس کا عامل زیبائی یعنی فصاحت و بلاغت مجر نما ہے۔

غرضیکہ حسن کی طرف رجحان اور خوبصورتی کے مظاہر کی طرف کشش بھی انسان کے رجحانات میں سے ہے۔

# سم تخلیق اورا یجاد کار ج<del>حان</del>

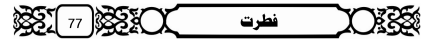
چوتے نمبر پرتخلیق وا بجاد کا رجمان جی انسان میں چیزوں کو ایجاد کرنے کا رجمان موجود ہے۔ الی اشیاء جو وجود نہیں رکھتیں انسان چاہٹا ہے کہ انہیں وجود میں لائے۔ اگرچہ یہ بات درست ہے کہ انسان نے اپنی روز مرہ ضروریات کو پورا کرنے کے لئے صنعت وحرفت اور ایجاد وابداع کا کام کیا ہے لیکن جس طرح علم انسان کے لئے زندگی اور معاش کا ذریعہ بھی ہے اور بذات خود مطلوب ومقصود بھی ہے ایجاد وتخلیق کی بھی یہی صورت ہے۔ آج کل اس مسئلے پر بہت بذات خود مطلوب ومقصود بھی ہے ایجاد وتخلیق کی بھی یہی صورت ہے۔ آج کل اس مسئلے پر بہت بحث کی جاتی ہے کہ آیا علم برائے علم ہرائے زندگی ہے؟ جواب میہ کہ دونوں مطلوب بیں یعنی علم انسان کے لئے مطلوب بالذات بھی ہے اور مطلوب بالغیر بھی ہے۔ مقصد رہے کہ علم بالذات بھی مطلوب ہے اور انسانی مشکلات کوئل کرنے کے لئے ایک ذریعہ کے طور پر بھی ۔ اس اعتبار سے کہ علم دریافت اور کشف ایک حقیقت ہے مطلوب بالذات ہے اور اس لحاظ سے کہ یہ ایک طاقت و تو انائی ہے۔ بقول

لوانا بود ہر کہ دانا بود



"جوصاحب علم ہےوہ طاقتور ہوتا ہے۔"

زندگی کی مشکلات حل کرنے کا ذریعہ ہے مطلوب بالغیر ہے تخلیق وابداع بھی اسی طرح ہے۔آپ نے طلبہ کے بارے میں مشاہدہ کیا ہوگا اور جانتے ہوں گے کہ جب ایک طالب علم کوئی چیز تخلیق یا ایجاد کرتا ہے تو وہ کتنا خوش ہوتا ہے اور اپنے آپ میں ایک خاص حیثیت کا احساس کرتا ہے۔ جب آپ اسے کوئی دستکاری کا کام کرنے کے لئے دیں تو وہ بہت خوش ہوتا ہےاور چاہتاہے کہاس سےایک نئی چرخخلیق کرے مجموعی طور پرابداع وایجادجس شعبے میں بھی ہو ا یک قسم کی تخلیق ہے بعض افراد کوآ ہے کہتے ہیں کہ وہ تخلیقی امتیاز وصلاحیت رکھتا ہے لیعنی طرز تدریس میں اس کا امتیازی اور بے مثال اسلوب ہے۔ دیگر اشخاص ممکن ہے فقط دوسروں کی روش اوراسلوپ کی پیروی کریں لیکن اس کے برعکس بعض افراد بیصلاحیت ملکہ اور طاقت رکھتے ہیں کہ ا یک نئی روش تخلیق کریں مجموعی طور پر اجها عی پروگراموں مملکت کو چلانے کے طور طریقوں شہری منصوبہ بندی اوروہ امور جن میں بلدیہ کے لئے منصوبہ بندی ضروری ہوتی ہے۔اسی طرح کتب کی تالیف وتصنیف میں ہم دیکھتے ہیں کہ بعض لوگ موجود اورنوآ ورد" خلاق" جبکہ بعض دیگرمحض پسرانی روش کی تقلید کرتے ہیں بالخصوص کتا بوں میں بیتقلیدی پہلوزیادہ نمایاں ہے۔مشہور ضرب المثل ہے کہ" چیپی ہوئی کتابوں کو پھر سے کتابت کرتے ہیں اور کتابت شکرہ کو پھر چھاپ دیتے ہیں" یعنی چھپی ہوئی کتابوں میں ہے بعض باتیں اخذ کرتے ہیں اور تدوین کر لیتے ہیں اوراس کو دوبارہ چھاپ دیتے ہیں۔واضح سی بات ہے کہ پیکا متخلیقی نہیں ہے کین بعض افراد کی کتابیں تخلیقی ہیں اورانسان میں بدر جمان موجود ہے کہوہ چاہتا ہے کتخلیق کار ہونے نظریات میں معاملہ اس سے بالاتر ہے کوئی شخص ایک نظریہ کی تخلیق کرتا ہے بعد میں اسے ثابت کرتا ہے دوسرے لوگ اس کے نظریے کوقبول کرتے ہیں۔ بیخودا پنی جگہ پرایک طرح کی قدرت اورصلاحیت ہے مثلاً وہ شخص کہ جس نے "جو ہری حرکت" کے نظریے کی تخلیق کی بعد میں اس کو ثابت کیا اوراب دوسرے اس



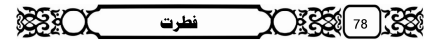
کی پیروی کرر ہے ہیں۔البتہ بعض اوقات بید و تین رجمان آپس میں مل جاتے ہیں مثلاً جب کوئی حافظ کی طرح اشعار کی صورت میں ایک نئی چیز تخلیق کرتا ہے تو اس نے ایک ہی وقت میں دو کام سرانجام دیئے ہیں ایک بید کہ وہ ایک نئی چیز کو وجود میں لایا ہے اور تخلیقی حس کی تفکی کو بجھایا ہے اور دوسرا بید کہ چونکہ ایک خوبصورت اور حسن چیز کو یعنی خوبصورت شعر کو معرض وجود میں لایا ہے اپنی دوسرا بید کی چونکہ ایک خوبصورت اور حسن چیز کو یعنی خوبصورت شعر کو معرض وجود میں لایا ہے اپنی مسل ہوئی ہو۔

#### ۵\_عشق وعبادت

پانچویں چیز کا نام ہم نے عشق وعبادت رکھا ہے البتہ ہم ابھی اپنی پہلی بات کی طرف آتے ہیں۔

ہم نے کہا کہ اس کا تئات میں کوئی موجود بھی الیتانہیں ہے جوانسان سے زیادہ تشری و وقتی کا محتاج ہو۔ چونکہ انسان میں ایسی چیزیں پائی جاتی ہیں جوغیر انسان میں موجود نہیں اور اس میں ایسی پیچید گیاں بھی پائی جاتی ہیں جن کی تشریح آ سان کا منہیں بلکہ انتہائی دشوار ہے اور یہی وجہ ہے کہ انسان کو عالم صغیر " یعنی " چیوٹی کا تئات " سے تعبیر کیا جاتا ہے یعنی انسان بذات خودایک کا تئات ہے۔ عرفاء " عارف باللہ" اس چیز کو قبول نہیں کرتے کہ انسان " عالم صغیر" ہے وہ کہتے ہیں کہ کا تئات ہے۔ عرفاء " عارف باللہ" اس چیز کو قبول نہیں کرتے کہ انسان " عالم صغیر" ہے وہ کہتے ہیں کہ کا کئات عالم صغیر ہے جبکہ خودانسان ایک ممل کا تئات " عالم اکبر" ہے۔ مولوی کہتا ہے:

چیست اندر خانہ کا اندر شہر نیست چیست اندر جوئی کا اندر نھر نیست چیست اندر جوئی کا اندر نھر نیست ہیں پایا جاتا ہے۔ گھر میں ہے یقینا شہر میں پایا جاتا ہے لیکن ممکن ہے کہ شہر میں بعض چیزیں ایسی ہوں جوگھر میں نہ یائی جاتی ہے لیکن ممکن ہے کہ شہر میں بعض چیزیں ایسی ہوں جوگھر میں نہ یائی جاتی



ہوں۔"

"اس طرح جو کچھایک چھوٹی سی ندی میں ہے دریا میں یقیناوہ پایاجا تاہے۔" اس کے بعد نتیجہا خذکرتے ہوئے کہتا ہے:

> این جہان جوی است دل چون نھر آب این جہان خانہ است دل شہری عجاب

" یہ جہان" کا ننات " چھوٹی سی ندی کے مانند ہے اور دل دریا ہے۔ یہ جہان" کا ننات " گھر کی طرح ہے اور دل عجائبات کے شہر کی

ما نند\_"

یعنی اس کے برعکس مینہیں کہا جا سکتا کہ دل گھر کی مانند ہے اور کا ننات ایک شہر کی

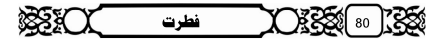
طرح۔

میرامقصدانسان کی اہمیت کواجا گرکرنا ہے کہ انسان میں بہت ہی چیزیں ایسی ہیں جو تشریح کی محتاج ہیں اور انسان کوغیر پیچیدہ اور مخلوق اور سادہ سیحنا غلط ہی ہے جبکہ بہت سے اس غلطی کے مرتکب ہوئے ہیں فی الحال وہ موضوع کہ شاید جس کی وضاحت زیادہ ضروری ہے «عشق وعبادت" ہے اور در حقیقت خود «عشق" ہی تشریح طلب ہے۔ انسان میں عشق کا ظہور خود ایک عیب وغریب اور دشوار مسئلہ ہے کہ جو بہت زیادہ تشریح کا محتاج ہے۔ بعض لوگ «عشق" کو ایک عیب وغریب اور دشوار مسئلہ ہے کہ جو بہت زیادہ تشریح کا محتاج ہے۔ بعض لوگ «عشق" کو ایک طرح کی شہوت سیحقتے ہیں اور کہتے ہیں کہ عشق جنسی جبلت کی ہیجانی کیفیت کا نام ہے اور اس کے علاوہ کچھ بھی نہیں یعنی اس کی ابتداء جنسی جذبہ ہے اور انتہاء بھی بہی ہے۔ دوسر نظر یے کے علاوہ کچھ بھی نہیں کہ عشق جنسی جذبہ ہے اور ایک روحانی کیفیت اختیار کر لیتا ہے۔ ایک اور نظر یہ سیریل ہوجا تا ہے اور جنسی جذبہ شم ہوکر ایک روحانی کیفیت اختیار کر لیتا ہے۔ ایک اور نظر یہ یہ سی کہ جو بنیادی طور پر دوقت م کے عشق کا قائل ہے ایک جسمانی عشق کہ جس کی ابتداء بھی



جسمانی اورا نتهاء بھی جسمانی ہے اور دوسراروحانی عشق جس کی ابتداء بھی روحانی ہے اورا نتهاء بھی روحانی ہے۔

عشق خصوصاً جہاں عبادت و پرستش کے ہمراہ ہو بلکہ ہروہ تخص جو حقیقی عشق کے مرحلے تک پہنچ جائے پرستش کے مرحلے تک پہنچ جاتا ہے بعنی بید دونوں حقیقت میں ایک دوسرے سے جدانہیں ہو سکتے اور آپس میں لازم وملز وم ہیں بہر حال انسان میں عشق و پرستش کا مسئلہ بہت زیادہ تشریح تجزیداور توضیح کا محتاج ہے۔ تحقیق کرنی چاہئے کہ واقعاً اس کے کیا عوامل ہیں؟ آیا قدیم زمانے سے بیات جوافلاطون سے منسوب کی گئی ہے اور آج کل بھی عشق افلاطونی کے نام سے جانی جاتی ہوئی غیر مادی اور غیر سے جانی جاتی ہوئی غیر مادی اور غیر جسمانی عوامل موجود ہیں؟ آیا انسان میں عشق روحانی بھی پایا جاتا ہے اور اگر ہے تو وہ کونسا جذبہ ہے؟



# باب چهارم :عشق اور پرستش

## انسانی رجحانات کے دلائل

ہماری بحث انسان میں پائے جانے والے ان رجحانات کے بارے میں تھی کہ جو حیوان میں موجود نہیں۔ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ انہی رجحانات کی وجہ سے" انسان" تشریح و تفسیر اور فلسفے کے لئے ایک اہم موضوع بل گیا ہے۔ چار رجحانات کے بارے میں ہم پہلے وضاحت پیش کر چکے ہیں اب ایک اور رجحان کی جانب مختصر طور پر اشارہ کرتے ہیں۔ بیر جحان و ہی چیز ہے کہ جس کانام" عشق و پرستش" رکھا جا سکتا ہے۔

اس بات کی توضیح عرض کرتا چلوں جو چیز انتہا کی طور پر محسوں کی جاسکتی ہے وہ یہ ہے کہ
انسان میں ایک ایسی چیز کی صلاحیت موجود ہے کہ جسے ہم «عشق" کے نام سے یا دکرتے ہیں۔
عشق محبت سے ایک بالاتر چیز کا نام ہے۔ عام طور سے جذبہ محبت ہر انسان میں پایا جاتا ہے۔
انسان میں کئی طرح کی محبتیں موجود ہیں مثلاً دوستوں کے درمیان با ہمی محبت مرید کی اپنے مرشد
پیر کی مرید سے محبت ہوی اور شوہر کے درمیان محبت والدین اور اولاد کے درمیان محبت ان کا ثنار
معمول کی محبتوں میں ہوتا ہے لیکن انسان میں ایک اور چیز کی صلاحیت موجود ہے کہ جسے شق کہتے
ہیں۔ عربی میں یہ لفظ "عشقہ" سے لیا گیا ہے "عشقہ" اس بیل کو کہتے ہیں کہ فارسی میں جس کا نام

**200 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100** 

" پیچک" ہے یعنی آ کاس بیل ۔ بہبیل جس چیز تک بھی پہنچتی ہے اس کے اردگر دلیٹ جاتی ہے مثلاً جب کسی درخت یا گھاس تک پہنچتی ہے تو اس طرح اس کے اردگر دلیٹ جاتی ہے کہ اسے اپنے چنگل میں جکڑ لیتی ہے اس کو کممل طور ہے اپنے قابو میں کر لیتی ہے۔اس طرح کی ایک حالت انسان میں بھی پیدا ہوجاتی ہے اوراس کا اثر بیہوتا ہے کہ عمول کی محبت کے برعکس عثق انسان کو اس کی روزمرہ زندگی کے معمول سے خارج کر دیتا ہے اس کی نیند حرام کر دیتا ہے اور کھانا پینا اس سے چھوٹ جاتا ہے اس کی تمام تر تو جہ کا مرکز اس کامعشوق بن جاتا ہے۔ان کے درمیان ایک طرح کی وحدت و کیٹائی وجود میں آ جاتی ہے عشق اسے ہرچیز سے کاٹ دیتا ہے اوراس کی تو جہ کو صرف ایک چیز کی جانب مرکوز کر دیتا ہے اس طرح کہاس کے لئے سب کچھ معشوق کی ذات ہو جاتی ہےالیی شدیدمحت کوعشق سے تعبیر کمیا جاتا ہے۔حیوانات میں اس کیفیت کا مشاہدہ نہیں کیا گیاہے۔ان میں زیادہ سے زیادہ جواحساسات اور جذبات یائے جاتے ہیں وہ اسی حد تک ہیں کہ جووالدین اولادیامیاں ہوی کے درمیان یا نے جاتے ہیں غیرت وحمیت وغیرہ جو پچھ بھی ان میں یا یا جاتا ہے تھوڑا بہت حیوانات میں بھی موجود ہے لیکن پیصورت حال اس مخصوص انداز میں صرف انسان میں ہی یائی جاتی ہے۔عشق حقیقت میں کیا چیز ہے؟ بذات خود فلسفہ کا موضوع ہے۔ بوعلی سینا نے عشق کے موضوع پر مستقل طور سے ایک کتاب تصنیف کی ہے اسی طرح ملا صدرانے اپنی کتاب" اسفار" کے الہمیات کے باب میں قریب قریب جالیس صفحات حقیقت عشق کے لئے خص کئے ہیں کہ بیات جوانسان میں پیدا ہوجاتی ہے کیا ہے؟ جس طرح کہ آج کل پرمسکہ نفسیات میں بھی زیر بحث ہے کہ اس حالت کا تجزیر کیا جائے کہ انسان میں یائی جانے والی بہ حالت کیا ہے؟



## حقیقت عشق کے بارے میں نظریات

اس سلسلے میں مختلف نظریات پائے جاتے ہیں بعض نے تو اسے ایک خاص قسم کی بیاری یا عارضہ کہہ کر جان چھڑا نے کی کوشش کی ہے اور کہا ہے کہ بیا یک طرح کا عارضہ اور مرض ہے۔ البتہ یہ کہا جاسکتا ہے کہ عشق کو بیاری تصور کرنے والوں کے نظر یے کا بھی تک کوئی حامی نہیں ہے۔ بلکہ نہ صرف اسے بیاری نہیں سمجھا جاتا بلکہ ایک نحمت خیال کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد بیمسئلہ پیش آتا ہے کہ مجموعی طور پرعشق صرف ایک ہی قسم کا ہے یا اس کی دوقسمیں ہیں؟ بعض نظریات کے مطابق عشق کی فقط ایک ہی قسم ہے اور وہ جنسی عشق ہے اس کی بنیاد عضوی اور حیاتیاتی کے مطابق عشق کی فقط ایک ہی قسم ہے اور وہ جنسی عشق ہے اس کی بنیاد عضوی اور حیاتیاتی میں موجود سے اور موجود ہیں اپنے تمام تر اثرات اور خصوصیات کے ساتھ رومانوی عشق ہیں۔ دنیا کے ادبی شاہ کارا کی عشقید داستانوں سے بھر ہے ہوئے ہیں لیکن مجنوں کی داستان کے مانند سے تمام عشق جنسی نوعیت کے ہیں اور اس کے علاوہ کچھٹیں۔ ایک اور گروہ ہے کہ جوایک انسان کا دوسرے انسان سے عشق کہ جواس وقت زیر بحث ہے کوبھی دوقسم کی تجھٹا ہے مثلاً بوعلی سینا خواجہ نصیرالدین طوسی اور ملاصدراعشق کی دواقسام کے قائل ہیں۔

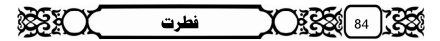
بعض عشق کوجنسی سجھتے ہیں کہ اس کوعشق حقیقی کے مقابلے میں عشق مجازی سے تعبیر کرتے ہیں۔ وہ اس بات کے قائل ہیں کہ بعض عشق روحانی نوعیت کے ہیں اور روحانی ہیں یعنی درحقیقت دوروحوں کے درمیان ایک طرح کی کشش (Attraction) پائی جاتی ہے۔ جسمانی عشق میں جنسی جذبہ کار فرما ہے کہ جومعثوق تک پہنچنے اور جنسی خواہش کی تسکین کے بعد خود ہی ختم ہوجا تا ہے اس کا انجام یہی کچھ ہے کیونکہ اگر اس کی علت اور سبب پیدائش بدن میں داغلی مادہ کی تحریک ہے توان کے جدا ہونے سے ریجی ختم ہوجائے گااس طرح وہاں سے اس کا آغاز ہوا اور



یہاں پرختم ہوگیالیکن روحانی عشق کے قائل لوگوں کا یہ دعویٰ ہے کہ انسان بعض اوقات عشق میں ایسے مرحلے تک پہنچ جاتا ہے کہ جوان سب چیزوں سے بالاتر ہے۔خواجہ نصیرالدین طوی اس مرحلے کو"مشا کلتہ بین النفوس" سے تعبیر کرتے ہیں یعنی روحوں کے درمیان ایک طرح کی مشابہت یائی جاتی ہے۔

در حقیقت بیلوگ اس بات کے مدعی ہیں کہ انسانی روح میں روحانی عشق کے لئے بنیاد موجود ہے اور حقیقت میں اگر یہاں کوئی نفس پایا جاتا ہے تو وہ فقط انسان کوئی متحرک رکھتا ہے جبہ انسان کا حقیق معثوق عالم طبیعت سے بالاترایک حقیقت ہے کہ جس سے انسان کی روح متحد ہوتی ہے اس تک پہنچتی ہے اور اسے پالیتی ہے۔ پس حقیقت میں انسان کا حقیق اور اصل معثوق اس کے اندر ہی پایا جاتا ہے اس معنی میں کئی داستا نیں نقل کی جاتی ہیں۔ اس نظر ہے کے حامل لوگ کہتے ہیں کہ عشق ایک ایسے مقام تک بہنچ جاتا ہے کہ عاشق کو محبوب کا خیال اور اس کی یا دخود محبوب سے زیادہ عزیز ہوجاتی ہے۔ بیاس گئے ہے کہ خود محبوب اور اس کی طرف اولین تحریک کے عوامل خود انسان کے اندر موجود ہیں وہ اپنے اندر ایک بی حقیقت سے مانوس ہوجاتا ہے کہ جو کی ورح میں موجود معثوق نہیں ہے بیکن در حقیقت بیاضو پر ظاہری معثوق نہیں ہے بلکہ کوئی دوسری چیز ہے۔

ان داستانوں کافلسفی کتب میں بھی تذکرہ آتا ہے۔ کہتے ہیں کہ مجنوں باوجوداس کے کہا کے فراق میں اوراس کے عشق میں کتنے ہی شعراورغزلیں کہہ چکا تھالیکن جب ایک دن جنگل میں کیلی اس سے ملنے آئی اوراس نے اسے آواز دی تو مجنوں نے سراٹھا یا اور پوچھا توکون ہے؟ اس نے جواب دیا میں کیلی ہوں تہہاری تلاش میں آئی ہوں وہ سمجھر ہی تھی کہ مجنوں فوراً اٹھ کھڑا ہوگا اورا پے محبوب کوجس کے فراق میں اس نے کتنی گریدوزاری کی ہے آغوش میں لے کے گا۔مجنوں کہنے لگا نہیں یہاں سے چلی جاؤ:



لىعنىعنكبعشقك

" میں تمہار بے شق ہی میں محوہوں تمہار ہے جسم کی مجھے کوئی ضرورت نہیں ہے۔" اسی طرح کا ایک واقعہ میں نے اس دور کے مشہور شاعرشہر بار کی سوانح عمری میں بھی یڑھا ہے۔شہر یار جو کہ میڈیکل کالج میں سال آخر کا طالب علم تھااور تہران میں کرائے کے ایک مكان ميں رہتا تھا خودوہ تبريز كار ہنے والاتھاوہاں وہ ما لك مكان كى لڑكى يرعاشق ہوگيااورعاشق بھی شدیدقشم کا۔ بہرحال انہوں نےلڑ کی کا رشتہ کسی وجہ سے اسے نہ دیا اس نے بھی مجنوں کی طرح ہر کام کاج اور طالب علمی سے ہاتھ تھینچ لیا اور اس کی خواہش میں محو ہو گیا۔ کئی سال بعد خاتون اپنے شوہر کے ساتھ ایک تفریکی مقام پرسپر کر رہی تھی کہشہریار پر اس کی نظریڑی تو خاتون اسے ملنے کے لئے قریب آئی تو وہ اپنی ہی دنیا میں مگن تھااسے کہنے لگا مجھے ابتم سے کوئی سروکارنہیں میں اپنے خیالوں سے ہی خوش ہوں اورانہی سے مانوس ہوں اگرتم اپنے شوہر سے طلاق بھی لےلوتو بھی مجھےتم سے کوئی کا منہیں اس نعمی میں اس کےاشعار بھی ہیں۔اس خاتون کے آنے کے بعدوہ اشعار کہتا ہے اور اپنی صورت حال کی تعریف کرتا ہے کہ کس طرح وہ اس کے عشق سے مانوس ہو گیا ہے اورخوداس کی ذات کی طرف متو جنہیں ہے۔ ا بھی مختصراً یہ بات بیان کرتا ہوں تا کہ آپ اسلام میں عرفانی کلچر" تہذیب" سے تھوڑے بہت آ شنا ہوں کہ بیمسکلہ ان مسائل میں سے ہے کہ جو بہت زیادہ قابل تو جہ اور قابل تحلیل وتجزیہ ہیں اس سلسلے میں ملاصدرا نے چندا شعارنقل کئے ہیں میرے خیال میں محی الدین عربی کے ہیں۔اگر جداس نے بنہیں کہا کہ بیسی شاعر کے نہیں ہیں صرف اتنا کہا ہے کہ کسی نے یوں کہا ہے لیکن میرا انداز ہیمی ہے کہ محی الدین کے ہیں کیونکہ اس کے ساتھ مناسبت رکھتے ہیں۔وہ جب اس بات کو بیان کرنا چاہتا ہے کہ بعض عشق جسمانی نہیں ہیں بلکہ روحانی ہیں تو ان خوبصورت اشعار میں یہ بات یوں بیان کرتاہے:



اعانقها و النفس بعد مشوقة
اليها وهل بعد العناق تدانی
"اليها وهل بعد العناق تدانی
"اليها معثوق سے گليل رہا ہوں ليكن پر بھى ديكتا ہوں كه
ميرانفس اس كے لئے بہت مشاق اور بقرار ہے مگر كيا گلے ملنے سے
زيادہ بھى كوئى ايك دوسرے كقريب ترآ سكتا ہے؟"
كہنا يہ چاہتا ہے كما گر دوجسموں كے درميان شش پائى جاتى ہے اور عشق اس كا نتيجہ
ہوتواب جبكہ وہ اپنى آرز وكو بہنے چكے ہيں اور جبكہ يہ بات اپنى انتها تك بہنے چى ہے توعش كوشم ہو

و الشعر فاها كى نزول حرارتى
فيزداد ما القى من الهيجان
"كهتا كه مير السي كهونول كابوسه ليتا هول تا كه مير ك
اندركى حرارت اور كرى زائل هوجائيكن مين ديستا هول كه وه تو اور بحى
سوا هوجاتى ہے۔"

اب اس سے فلسفی جونتیجہ اخذ کرنا چاہتا ہے وہ سے:
کان فوادی لیس یشغی غلیله
سوی ان یری الروحان یتحدان
«ممکن نہیں کہ میری بیاندرونی آگ خاموش ہوجائے مگر بیکہ

دونوں روحیں آپس میں مل جائیں۔"

پس پہنظر بیشق کو دوقسموں میں تقسیم کرتا ہے عشق جسمانی اور عشق روحانی یعنی وہ ایک اپنے تشم کے عشق کا قائل ہے جوسر چشمے کے اعتبار سے بھی عشق جسمانی سے مختلف ہے اور اس کا



سرچشمہ جنسی نہیں ہے بلکہ اس کی جڑیں انسان کی فطرت اور روح میں پائی جاتی ہیں۔ نیز ہدف و انتہاء کے لحاظ سے بھی جنسی عشق سے مختلف ہے کیونکہ جنسی عشق شہوت کے بجھنے سے ختم ہوجا تا ہے لیکن بیعشق بہاں پرختم نہیں ہوتا۔ ہم نہیں چاہتے کہ یہاں وہ فلسفی مباحثے اور فلسفیوں کی ان دلیلوں کو پیش کریں کہ جوانہوں نے اس طرح کے عشق کو کہ جسے افلاطونی عشق سے یاد کیا جا تا ہے ثابت کرنے کے لئے پیش کی ہیں۔ ہم ان میں سے صرف اس جھے کو پیش کریں گے جوانہائی آسان ہو۔

یہ بات مسلم ہے کہ انسان عشق کی تعریف کرتا ہے یعنی اسے ایک قابل سائش چیز ہمجھتا ہے جبکہ شہوتوں کے باب سے کوئی چیز بھی قابل سائش نہیں ہے۔ مثلاً انسان میں کھانے پینے کی خواہش یا غذا کی رغبت کہ جوایک طبیعی رجھان ہے۔ کیا یہ رجھان طبیعی رجھان ہونے کے اعتبار سے کچھ بھی قابل احترام ہے؟ کیا آپ نے بھی دیکھا ہے کہ دنیا میں ایک بھی شخص کسی غذا کی طرف اینی رغبت کی تعریف کرتا ہو؟ عشق بھی جب تک جنسی شہوت سے مربوط ہو کھانے کی خواہش کے مانند ہے یعنی کہ ایک حیوانی جبلت ہے اور قابل احترام نہیں ہے۔ بہر حال یہ ایک دقیقت مانند ہے یعنی کہ ایک حیوانی جبلت ہے اور فی شاہ کاروں کا ایک بہت بڑا دھے عشق کی تقدیس اور تعریف پر مشتمل ہے۔ انفرادی اور اجتماعی نفسیات کے حوالے سے یہ امرغی معمولی طور پر قابل تعریف پر مشتمل ہے۔ انفرادی اور اجتماعی نفسیات کے حوالے سے یہ امرغی معمولی طور پر قابل تو جہ ہے کہ یہ کہا چیز ہے؟

### عاشق كالمعشوق ميں فنا ہوجانا

عجیب تر تو یہ ہے کہ عاشق معثوق کے لئے اپنا سب کچھ قربان کر دینے پر فخر کرتا ہے اوراس کی ہستی کے سامنے اپنے آپ کوفانی اور نابود ظاہر کرتا ہے یعنی اس کے لئے یہ بات باعث



سرفرازی وعظمت ہے کہ معثوق کے مقابلے میں کوئی چیزاس کی اپنی نہ ہواور جو پھی ہووہی ہو اسے عاشق کا معشوق میں فناہوجانا کہتے ہیں۔اخلاق کے بارے میں ہم نے کہا تھا کہ وہ الی چیز ہے کہ جو نفع پہندی کی منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہے بلکہ ایک فضیلت اور نیکی ہے۔عشق بھی اسی طرح ہے ایثار اور خود سے گزرجانے کے جذبے کی طرح ہے۔ ایثار خود غرضی سے ہم آ ہنگ نہیں ہوسکتا قربانی اور خود پرسی کا آپس میں کوئی جو ٹنہیں لیکن اس کے ساتھ ساتھ آپ و کھتے ہیں کہ اخلاقی بھلائی کے حوالے سے انسان سخاوت احسان ایثار اور قربانی اور خدا کاری کا احترام کرتا ہے اخلاقی بھلائی کے حوالے سے انسان سخاوت احسان ایثار اور قربانی اور خدا کاری کا احترام کرتا ہے مختلف ہے کوئکہ خواہشات نفسانی سے مختلف ہے کیونکہ خواہشات نفسانی کے معنی تو یہ ہیں کہ انسان ہر چیز اپنے لئے چاہتا ہے۔نفسانی خواہشات کا ہوتو اس کے خواہشات کا ہوتو اس کے مواہشات کا ہوتو اس کے مصال سے لطف اندوز ہوتا ہے لیکن عشق میں وصال سر سے ہی منظر نہیں ہے بلکہ عاشق کا معثوق میں فناہو جانا مقصود ہے لیکن بہر حال ہے بات خود پہندی کہ منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہے۔

اس کئے بیمسکاہ اس صورت میں غیر قانونی طور پر قابل بحث و تجزیہ ہے کہ انسان میں بیجذبہ شق کیا چیز ہے؟ اور بیکسی کیفیت ہے؟ اس کا سرچشمہ کہاں ہے؟ اس میں انسان چاہتا ہے کہ معثوق کے سامنے سلیم محض ہوا ور اس کی اپنی ذات انا اور میں کچھ بھی باقی نہ رہے ۔ اس ضمن میں مولوی نے ایسے عمدہ اشعار کے ہیں کہ جو عارفانہ ادب میں غیر معمولی ہیں ۔ کہتا ہے عشق قہار است ومن مقہور عشق چون قمر روثن شدم از نور عشق چون قمر روثن شدم از نور عشق کی طرح جگمگا گیا ہوں۔ )



مسکہ پرستش یہی ہے کہ عشق انسان کوا یسے مرحلے تک لے جاتا ہے کہ وہ اپنے معثوق کوخدا بنالیتا ہے اور اپنے آپ کواس کا ایک بندہ سمجھتا ہے اسے مستی مطلق سمجھتا ہے اور اپنے تئیں اس کے مقابلے میں نابود شار کرتا ہے۔ یہ کیا چیز ہے؟ اور اس کی حقیقت کیا ہے؟

ہم پہلے کہہ چکے ہیں کہ اس بارے میں ایک نظریہ یہ کہتا ہے کہ عشق کا سرچشمہ اور اس کا ہدف جنسی ہے اور وہ جنسی جبلت کی راہ کو ہی طے کرتا ہے اور اس کا اختتا م بھی اسی پر ہوتا ہے۔ دوسر انظریہ وہی ہے کہ جس کی ہمار نے اسفی بھی تائید کرتے ہیں اور جود وقسم کے عشق کے قائل ہیں جسمانی یا جنسی عشق اور روحانی عشق ۔ وہ کہتے ہیں کہ روحانی عشق کی صلاحیت تمام انسانوں میں پائی جاتی ہے۔



آخرکاریدایک روحانی کیفیت بن جاتی ہے۔

فلفے کے نامورمورخ ویل ڈیورنٹ نے اپنی کتاب" نشاطِ فلسفہ میں جہاں عشق پر بحث کی ہے وہاں اس نے اسی نظر یے کا انتخاب کیا ہے اور فرائیڈ کے نظر یے پر بحث کرنے کے بعد اس کورد کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ در حقیقت عشق بعد میں اپنی راہ وروش اور حتی کہ خصوصیات و کیفیات کو بدل لیتا ہے یعنی کلمل طور سے جنسی حالت سے نکل جاتا ہے یوں ویل ڈیورنٹ فرائیڈ کیفیات کو بدل لیتا ہے یعنی کلمل طور سے جنسی حالت سے نکل جاتا ہے یوں ویل ڈیورنٹ فرائیڈ کے نظر یے کی بنیاد کو درست نہیں سمجھتا۔ مسئلہ عشق میں ہماری نظر زیادہ تر اس رجحان پر ہے کہ عشوق میں فنا ہوجائے ہم اسے پرستش کہتے ہیں۔ یہ بھی ایک ایسی چیز ہے جو ماشق چاہتا ہے کہ معشوق میں فنا ہوجائے ہم اسے پرستش کہتے ہیں۔ یہ بھی ایک ایسی چیز ہے جو مادیت سے جدا ہے۔ ولیم جیمز آپنی کتاب" دین وروان" (یہ کتاب کے نام کا فارسی ترجمہ ہے مادیت سے جدا ہے۔ ولیم جیمز آپنی کتاب" دین وروان" (یہ کتاب کے نام کا فارسی ترجمہ ہے انگریزی میں اس کا نام Psyche Religion ہے:

"ہمارے اندر موجود بعض رجانات ایسے ہیں کہ جوہمیں عالم طبیعیات سے وابستہ کرتے ہیں اور بعض رجانات ہمارے اندرایسے ہیں کہ جو مادی اور طبیعی" قدرتی "حوالے سے نہیں دیکھے جاسکتے اور یہی وہ رجانات ہیں کہ جوہمیں ماوراء طبیعیات سے مربوط رکھتے ہیں۔"

اس کا استدلال اوراس کی تشریح وہی ہے کہ جومسلمان حکماء کرتے ہیں ان کا نظریہ یہ ہے کہ عاشق میں جوفناہونے کی حالت پیدا ہوجاتی ہے۔ در حقیقت اس کے کمال کا مرحلہ ہے بیفنا اور نابودی نہیں ہو آگی ہوتا تو فنا کی توجینہیں ہوسکتی تھی کوئی مادی اور جسمانی ہوتا تو فنا کی توجینہیں ہوسکتی تھی کیونکہ کوئی چیز کس طرح سے فنا کی طرف مائل ہوسکتی ہے لیکن دراصل اس کا معثوق حقیقی ایک اور حقیقت میں اپنے محقیقت میں اپنے محقیقت میں اپنے کمال کی حقیقت میں اپنے کمال کی حد سے کامل تر ہے اور ایک کامل تر مقام سے ل جاتا ہے اور اس طرح سے بینفس اپنے کمال کی حد تک جا پہنچتا ہے۔



رس کہتاہے:

"مغرب والے ایسے عشق کو مشرقی عشق کہتے ہیں اوراس کا احترام بھی کرتے ہیں۔" برٹرنڈرسل اپنی کتاب" از دواج اور اخلاق" (یہ کتاب کے نام کا فارس ترجمہ ہے ) (Wedding Morale) میں کہتا ہے:

" ہم آج کل کےلوگ ان شعراء کے جذبوں کونہیں سمجھ سکتے جنہوں نے محبوب سے ذرہ بھی التفات کی تمنا کے بغیراس میں اپنے فنا ہوجانے کے بارے میں شعر کیے ہیں۔"

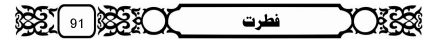
وہ کہنا چاہتا ہے کہ جس عشق کوہم جانتے ہیں وہ عموماً وصال کا ذریعہ اور مقدمہ سے ہوتا ہے۔ اس سلسلے میں اس نے اور بھی بہت کچھ کہا ہے کہتا ہے کہ شرقی عشق میں عشق ذریعہ نہیں ہے بلکہ بذات خود ہدف ہے۔ وہ اس عشق کا بہت احترام وتعریف بھی کرتا ہے کہتا ہے کہ یہی عشق انسان کی روح کوایک عظمت ومقام عطا کرتا ہے۔

اب ہم اصل موضوع کی جانب واپس آتے ہیں۔ گزشتہ دونشستوں میں جن پانچ چیز وں کاذکر کیا ہے وہ یہ ہیں:

| حقيقت وداناكي    |    |
|------------------|----|
| قن برودن         | ٢  |
| نیکی خیر و فضیات | س  |
| ایجاد وخلق       | ~^ |
| عشق ويرستش       | a  |
|                  |    |

انہیں ہم کیا سمجھتے ہیں؟ اور ان کی کس طرح سے توجیہ ہوسکتی ہے؟ مجموعی طور پر ان کی توجیہ کو دوبنیا دی قسموں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے:

ایک توجیہ یہ ہے کہ ان سب چیزوں کا سرچشمہ انسان کی فطرت ہے۔ حقیقت جوئی



(حقیقت کی تلاش) ایک ایسار جمان ہے کہ جوانسان کی سرشت (طینت) میں رکھ دیا گیا ہے۔ انسان روح وبدن سے مرکب ہے اس کی روح ایک الہی حقیقت ہے:

وَنَفَخْتُ فِيْهِمِنْ رُّوْجِيُ. "

"اوراس میں ہم نے اپنی روح پھونگی۔"

انسان میں جس طرح سے طبیعی عناصر موجود ہیں اس طرح ایک غیر طبیعی عضر بھی موجود ہے۔ طبیعی عناصر انسان کو عالم طبیعیات سے وابستہ کرتے ہیں جبکہ غیر طبیعی عضر انسان کو غیر طبیعی اور غیر مادی امور سے منسلک کرتا ہے۔ انسان کا حقیقت کا مثلاثی اور طالب ہونا اس کی روح اور مرشت روح سے وابستہ ہے۔ جس پرتی ایک روحانی رجحان ہے اسی طرح اخلاقی فضیلت اور غلاقیت و ایجاد کی طرف رجحان بھی روحانی ہے۔ معثوق کی پرستش کا جذبہ بھی درحقیقت معثوق حقیق کی پرستش کا جذبہ بھی درحقیقت معثوق حقیق کی پرستش کا پرتو ہے یعنی انسان کی معثوق حقیق ذات باری تعالی ہے۔ جب بھی انسان کو کسی دوسری چیز سے روحانی تعلق پیدا ہوتا ہے تو بیدر اصل اس عشق حقیق ہی کے بھر سے جی الحضے کی علامت ہے کہ جوذات حق سے وابستہ ہے اوراس انداز سے طہور پیزیرہوا ہے۔

دوسرااستدلال فطرت احساس کی بنیاد پر ہے۔ اس توجیہ اور استدلال کے مطابق سیہ سب جذیب اور رجحانات فطری نہیں ہیں اور جب سیہ مان لیا جائے کہ بیفطری نہیں ہیں تو پھران کے استدلال کے لئے ہمیں انسان سے باہر دیکھنا ہوگا۔ اب ہم اس کے واضح ترین مصادیق کو دیکھتے ہیں مثلاً علم کی طرف انسان کا رجحان اور علم کا احترام کیا چیز ہے؟ بیاستدلال پیش کرنے والے کہتے ہیں کہ انسان اور حیوان میں کوئی فرق نہیں انسان این جبلت کی وجہ سے جو پچھ چا ہتا ہے وہ معاشی مسائل سے ہی عبارت ہے یعنی جنہیں وہ حاصل کرنا چا ہتا ہے وہ ایس چیزیں ہیں کہ جواس کی معیشت زندگی اور انہی مادی اور طبیعی مسائل سے مربوط ہیں ۔ لیکن اسی معاشی زندگی اور

<sup>🗓</sup> حجر ۲۹، سورهٔ ص: ۷۲



ا نہی مادی ضروریات کے زیرا نرانسان کو پچھاور طرح کی ضروریات کا بھی سامنا کرنا پڑتا ہے۔ بیضرورتیں مختلف روپ دھار کر سامنے آتی ہیں مثلاً انسان کو قانون کی ضرورت پیش آتی ہے۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ انسان کوقانون کی ضرورت کیوں پیش آتی ہے؟

اس کئے کہ انسان اپنے وسائل معاشی فراہم کر سکے۔ظاہر ہے کہ انسان تہا زندگی نہیں گزار سکتا انسان مجبور ہیں کہ ایک دوسرے کے ساتھ مل جل کر زندگی گزاریں ان کے مفادات اس بات کے متقاضی ہیں کہ مل جل کر رہیں ۔اب وہ جب مل جل کر زندگی گزارتے ہیں تو ان میں بیدا ہوتا ہے کہ ان کے درمیان کچھ حدیں اور دیواریں ہونی چاہیں ۔ناچاروہ اپنے لئے کچھ قوانین بناتے ہیں ان قوانین کو اس لئے کھوظ رکھتے ہیں کہ ان سب کے مفادات کا تقاضا یہی ہے کہ وہ ان قوانین کا احترام کریں مثلاً وہ عدل وانصاف کا اصول وضع کرتے ہیں اس لئے کہ ان کے مفادات اس کا نقاضا کرتے ہیں۔

جب ہم سب بیدد کیور ہے ہیں کہ ہمیں ابتا کی زندگی کی ضرورت ہے اور بیسا ہی زندگی عدل وانصاف کے بغیر ممکن نہیں تو ہم بیر کہتے ہیں کہ ایک عدلیہ کے سامنے جھک جائیں۔ میں عدل وانصاف کو پیند کرتا ہوں تا کہ آپ مجھ پرزیادتی نہ کریں ظلم نہ کریں۔ آپ بھی عدالت کو پیند کرتے ہیں کہ میں آپ پرظلم و تعدی نہ کروں مگر بیا کہ میں عدالت کو خود عدالت کی وجہ سے پیند کرتا ہوں بنیادی طور پر بیہ بات کوئی معنی نہیں رکھتی۔ پھرانسان دیکھتا ہے کہ اس مادی زندگی میں جوشض بھی عالم طبیعیات سے زیادہ آگاہ ہے باخبر ہے اور زیادہ معلومات رکھتا ہے وہی زیادہ کامیاب ہے۔ علم اس کی زندگی میں بہت زیادہ مددگار اور یہی علم و آگاہی مادی زندگی کے لئے کہ ہم ترین ہتھیار اور ذریعہ ہے لہذا وہ اسے ایک احترام عطا کرتا ہے اور یوں وہ علم کے لئے ایک طرح کے احترام کوفرض سمجھتا ہے مگر بیا کہ ایک احترام عوا کرتا ہے اور یوں وہ علم کے لئے ایک طرح کے احترام کوفرض سمجھتا ہے مگر بیا کہ علم ذاتی طور سے کسی احترام اور تقدس کا حامل ہے اور بیا کہ وجہ سے چاہتا ہوں بیہ بات کوئی معنی نہیں رکھتی۔ علم ایک ہتھیار ہے لیکن دوسرا میں خودعلم کونلم کی وجہ سے چاہتا ہوں بیہ بات کوئی معنی نہیں رکھتی۔ علم ایک ہتھیار ہے لیکن دوسرا



ہتھیارانسان کی مادی اورمعاثی زندگی کے لئے اس جتنا کارآ مزہیں ہےلہذاانسان جب دیکھتا ہے کے علم بہترین ہتھیار ہے تو اس کے احترام کا قائل ہوجا تا ہے بھی احترام اور نقدس کی آڑ میں فریب بھی کیاجا تاہے۔

بعض طبقات کسی بھی طریقے سے معلومات جمع کرتے ہیں لہذا ان کی معلومات اور اطلاعات لازمي طورير دوسرول سے زيادہ ہوتی ہيں چنانچيوہ زيادہ ماہرزيرک اورزيادہ سمجھدار ہو حاتے ہیںالہٰداوہ لوگوں کوفریب دیے سکتے ہیں۔ دوسروں کی محنت کا کپھل حاصل کرنے کے لئے وہ علم کوایک احترام دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ علم الیی عظیم چیز ہے اور عالم کا بیہ مقام ہے لہذا ہم چونکہ عالم ہیں اس لئےتم جاؤ کام کرواور ہمیں لا کردوتا کہ ہم کھائیں ۔فن وہنراور جمالیات کے بارے میں بھی ایسے ہی دلائل پیش کرتے ہیں اور تخلیق وایجاد کے لئے بھی اس قشم کے استدلال دیئے جاتے ہیں چونکہ علم مادی زندگی اور معاثر کے لئے ایک ذریعہ ہے لہٰذاانسان اس کے لئے ایک طرح کااحترام اینے پرفرض کرلیتا ہے مگرخوداس کی ذات میں کوئی الیی چیزنہیں ہوتی ۔جبکہ عشق اور پرستش تو بنیاد سے ہی بے معنی ہے کیونکہ بیانسان کواپینے آپ سے غافل کر دیتا ہے اور اسے اپنی ذات سے نکال دیتا ہے۔ اگر انسان کسی دوسری چیز کا عاشق ہوجائے اور پھراس کی راہ میں اپنے آپ کوفنا کرنے کا اظہار کرے اور ہر چیز اس پرقربان کردینا جائے تو پیسی لحاظ سے بھی منطقی نہیں ہے۔ مذکورہ تین امور کی بیدلیل ان سب پریانی پھیردینے کے مترادف ہے جس سے اخلاقی قدریں بے بنیاد ہوکررہ جاتی ہیں اوروہ ناچار ہیں کہان اخلاقی قدروں کو بناؤٹی فرضی اور استحصالی طبقوں کی گھڑی ہوئی چیزیں تصور کریں۔ شاوت وکریمی کیا ہے؟ احسان کیا ہے؟ ایثار و قربانی کیاہے؟ لیعنی وہ ان کے بارے میں دلائل پیش نہیں کریاتے۔ بہرحال یہاں بعض ایسے مکا تب فکر بھی ہیں کہ جن میں اتنی شجاعت دلیری اور بے با کی تھی کہ وہ اپنے ہی اصول سے وہی نتائج حاصل کریں کہ جونتائج پیراصول فراہم کرتے ہیں لیکن بعض دیگر مکا تب فکر میں اتنی



#### جرات منداورغير جرات مندحسي

علمی فطریات کی بحث میں ہم کہہ چکے ہیں کہ جب یورپ میں حسی فلنفے کی لہریں اٹھیں توایک گروہ اس کا گرویدہ ہوگیا۔ اس گروہ کے بعض افراد حقیقت میں حسی تصابیخ آپ کے حسی ہونے پر ثابت قدم اور اس پر باقی رہنے کے بارے میں جرات مندو بے باک تھے۔ وہ کہتے تھے کہ جو کچھ ہم اپنے حوال سے محسوس وادراک کرتے ہیں اس پر یقین واعتقا در کھتے ہیں اور اس کے علاوہ کسی چیز پر یقین نہیں رکھتے البتہ ان کی نفی بھی نہیں کرتے اور وہ انہی دواصولوں پر ثابت قدم رہے۔ ان کا کہنا ہے:

ا۔جس چیز کوہم اپنے حواس خمسہ کے حکول نہیں کرتے نہاس کی نفی کرتے ہیں اور نہ ہی قبول کرتے ہیں اور نہ ہی قبول کرتے ہیں۔ایک اچھی بات جو وہ کہتے ہیں وہ بیا ہے کہ جس مجھے کہتی ہے کہ میں اس کو مسول کر رہی ہوں اور چونکہ محسوس کر رہی ہوں اس لئے یہ چیز موجود ہے۔البتہ جس مجھے بینہیں کہتی کہ جو کچھ بھی میں محسوس نہیں کرتی وہ سرے سے ہی موجود نہیں ہے بلکہ اتنا کہتی ہے کہ میں اسے محسوس نہیں کرتی۔

۲۔ بہت سے مسائل ایسے ہیں کہ جن کوتمام ذہن قبول کرتے ہیں لیکن جب ہم نے ان کے بارے میں جبتہ کی تو دیکھا کہ یہ قابل حس نہیں ہیں پس ہم انہیں قبول نہیں کرتے مثلاً علیت کے بارے میں کہتے ہیں کہ علیت محسوسات میں سے نہیں ہے بلکہ جو پچھ قابل احساس ہے وہ یہ ہے کہ اس دنیا میں واقعات وحوادث کے بعد دیگرے وجود میں آتے ہیں اور ایک طرح سے ایک دوسرے کے تعاقب میں ہیں لیکن جس چیز کوہم علت کے نام سے پہچانتے ہیں اور کہتے



ہیں کہ "الف"، "ب" کے لئے علت ہے اور علت سے ہماری مرادیہ ہے کہ اگر "الف" نہ ہوتو"ب" کا وجود محال ہے اور کہتے ہیں کہ "ب" کا وجود "الف" سے وابستہ ہے۔ اس چیز کوانسان محسوں نہیں کرتا بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے ثابت نہیں کرتی لہٰذا ہم اسے قبول نہیں کرتا بلکہ عقل نے اسے وجود بخشا ہے اور چونکہ حس اسے ثابت نہیں کرتی لہٰذا ہم اسے قبول نہیں کرتے۔

حس کے معتقدین کا بیگروہ جرات منداور بے باک ہے یعنی بیلوگ اپنے مکتب فکر کے حسی ہونے پر کاربنداور ثابت قدم ہیں اوراسی وجہ سے قابل تعظیم ہیں۔

بعض دوسرے لوگ بنیادی چیزوں میں توحسی ہیں لیکن حصول نتائج میں عقلی ہیں تمام مادی مکتب فکر کے لوگ Materialists اسی طرح ہیں۔ بیلوگ ایک طرف فشاخت کے باب میں حس کے معتقدین کی طرح اظہار نظر کرتے ہیں جبکہ دوسری طرف فلسفیانہ مسائل میں عقل کے قائلین کے مانندا ظہار خیال کرتے ہیں لیمن ایسے مسائل پر اعتماد کرتے ہیں کہ جن کے بارے میں حس خاموش ہے۔

#### نٹشے کےاقوال

رجانات کے باب میں بھی یہی صورت حال ہے۔انسان اور مادی مکتب فکر لیعنی ایسا مکتب فکر کیم کتب فکر کیم کتب فکر کہ جوانسان کو مادی محصل ہے گئے ایک وہ گروہ کہ جسے ہم مادی گروہ میں جرات مند مادی لوگ یا فریب محسل ہوں گئے ایک مادی فلسفی ہے انسان کے بارے میں وہ روح اور اس طرح کی چیزوں کا معتقد نہیں ہے۔انسان کے سلسلے میں حصول نتائج میں بھی وہ بعینہ اسی فلنفے کے تحت نتائج اخذ کرتا ہے۔ کہتا ہے کہ جو کچھ بھی اخلاق کے نام سے مشہور ہے وہ سب لغویات ہے۔اگر آج تک دنیا



کے تمام اخلاق کے علمبر داروں نے کہا ہے کہ نفسانی خواہشات کی پیروی نہ کریں تو میں کہتا ہوں کہ ان کی پیروی نہ کریں تو میں کہتا ہوں کہ ان کی پیروی کریں کس لئے نہ کریں؟ اگر دنیا کے اخلاق کے تمام علمبر دار کہتے ہیں کہ ضعیف کی مدد کریں اور اس قوی کے خلاف جنگ کریں کہ جس نے ضعیف یا کمزور پر حملہ کیا ہے تو میں اس کے بالکل برعکس کہتا ہوں۔ ایک شاعر کہتا ہے

چون می بینی که نابینا و چاه است اگر خاموش بنشینی گناه است "اگر دیکھ رہے ہو کہ ایک نابینا شخص ہے اور اس کے سامنے کنواں ہے تو یہاں خاموش بیٹھے رہنا گناہ ہے۔"

نشے کے نزدیک اگرتم نے اسے بچانا چاہا تو یہ گناہ ہے۔ اگرتم نے دیکھا کہ کوئی کنویں میں گرگیا ہے تو او پر سے ایک پھرتم بھی چھینک دو۔ عالم نے جس طرح ابھی تک سفر کیا ہے اور روال دوال ہے وہی درست ہے کہ پچھالوگ کمزور بین اور باقی طاقتور جو بھی کمزور ہے تھم طبیعت کے تحت اسے فنا ہونا ہے اسی طرح اخلاق کو بھی چاہئے کہ اس پر فنا کا حکم جاری کرے۔ ہیرو ہے تو چنگیز ترس اور رحم کیا ہے؟ رحم اور ترس کھانا تو کمزور کی علامت ہے۔ ایثار کیا ہے؟ بے وقونی کے علاوہ پچھ نہیں۔

یہ بات تمام انسانی اقدار کی نفی کرتی ہے اور حقیقت بھی یہی ہے کہ اگر ہم انسان کوسرا پا مادی تصور کر لیس تو ان تمام اقدار کی نفی کے علاوہ کوئی اور چارہ کا رنہیں ہے یعنی جو پچھ بھی ہم "انسانیت"،"انسانی رجحانات "اور "انسانی اقدار" کے نام سے یاد کرتے ہیں سب کا سب خیالی اور بے بنیاد ہے۔ ایک طرف انسانی میٹریلزم" Materialism " انسانی مادی پرستی کا قائل ہونا اور دوسری طرف انسانی قدروں کا دم بھرنا ایسا تضاد ہے کہ جو قابل تو جیہ نہیں۔انسانی اقدار انسانی فطرت سے مطابقت رکھتی ہیں اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ انسان کی خودا پنی سرشت میں اقدار انسانی فطرت سے مطابقت رکھتی ہیں اوراس کی وجہ بیہ ہے کہ انسان کی خودا پنی سرشت میں



ایک انسانی ماده موجود ہے اور بیروہی مقدی" پاکیزہ"رجانات ہیں یعنی انسان کی سرشت میں ایک تقدی پاکیزہ "رجانات ہیں بلندی اور کمال کی طرف تقدی پاکیزہ اور کمال کی طرف رجان پنہاں ہے۔انسان کے اندرونی تضاد اور فرد کے اندر موجود حقیقی تضاد کو کہ جس کا حدیث میں ذکر ہے اوراس کی پیروی میں ہماری ادبیات میں بھی ہے اسی حقیقت کو بیان کرتا ہے۔

#### كافى سے ایک حدیث

ایک حدیث ہے کہ جسے شیعہ وسنی دونوں نے ذکر کیا ہے اور شیعوں کی کتاب کا فی میں

ہےکہ

ان الله تعالی خلق الملائكة وركب فيهم العقل وخلق البھائم وركب فيهم الشهوة وخلق الانسان وركب فيهم الشهوة (علل الشرايع جلدا باب٢ ص ٣ "تھوڑے سے اختلاف كے ساتھ")

"خدانے ایک فرشتے کوخلق فرمایا اور اسے خالص عقل سے بنایا پھر حیوان کوخلق فرمایا اور اسے خالص شہوت سے تیار کیا اور بعد میں ان دونوں فرشتے اور حیوان کی سرشتوں کومخلوط کر کے اس سے انسان کوخلق فرمایا۔"

مولوی بھی کہتاہے

در حدیث آمد که خلاق مجید خلق عالم را سه گو نه آفرید "حدیث میں آیا ہے کہ خداوند تعالیٰ نے مخلوق کو تین طرح سے خلق فرمایا۔" اس کے بعد تین طرح کی خلقت کی اس حدیث کی بناء پر کہ جسے سنی وشیعہ دونوں نے نقل کیا ہے تشریح کرتا ہے۔



حدیث کی تعبیر کے مطابق انسان کے اس طرح سے مرکب ہونے (فرشتے کی صفات کے لحاظ سے اور حیوانی پہلو کے اعتبار سے ) کی وجہ سے انسان میں دومتقابل اور متضادر جمان وجود میں آتے ہیں ایک او پر کی طرف رجمان اور دوسرا نیچے کی طرف رجمان ایک آسانی رجمان اور دوسرا زمینی ۔ پھرخداوند عالم نے انسان کوعقل اور ارادہ عطافر مایا ہے اور اسے ان دور اہوں کے درمیان انتخاب میں اختیار عطافر مایا ہے:

إِنَّا هَدَيْنِهُ السَّبِيلِ إِمَّا شَاكِرًا وَّإِمَّا كَفُورًا. [

"ہم نے تواہدراً سے کی رہنمائی کردی ہے اب چاہے شکر گزار ہو یانا شکر گزار۔"
انسان کوان دورا ہوں کے درمیان قرار دیا گیا ہے اوراس کے ساتھ اسے ایک مطلق اور آزادارادہ عطاکیا گیا ہے تاکہ خودان دورا ہوں میں سے کسی ایک کا انتخاب کرلے۔ تاریخ کے تضاد کا سرچشمہ بھی انسان کی سرشت میں موجود پر تضادات ہی ہیں یعنی وہ انسان کہ جنہوں نے آسانی اورعقلانی راہ انتخاب کیا ہے اہل حق اور خدائی نظر ہیں اوروہ انسان جوحیوانیت کی پستی میں گرگئے ہیں وہ پست فطرت اہل باطل اور شیطانی اشکر ہیں ۔ انسان کے تاریخی معرکے محروم طبقے کے مفاد کے خلاف تھی۔ یہ بھی کے خلاف تھی۔

البتہ محروم لوگوں کے لئے ہم خرماوہ م ثواب کے مصداق ہے لہذا وہ لازمی طور پرخ تی کی طرف رجان رکھتے ہیں اور اس کی وجہ بیہ ہے کہ حق میں ان کے لئے دو خصلتیں موجود ہیں ایک تو بیہ ہے کہ اس حق پیند روح کو تسکین ملتی ہے جسے قرآن میں روح حنیف سے تعبیر کیا گیا ہے (حنیف یعنی حق دوست اور حدیفیت یعنی حق دوست) اور دوسرا میر کہ اسی ضمن میں وہ اپنے حقوق بھی حاصل کر لہتے ہیں۔

<sup>□</sup> سورهٔ انسان: ۳



## مولا ناروم کی ایک مثال

پس اس مکتب فکر کے مطابق انسان کے مادی رجھانات کے برعکس انسانیت انسان
کے روحانی اور ملکوتی پہلوسے پھوٹی ہے اور پھر انسان کو ان متضادا شیاء کے درمیان میں سے کسی
ایک کا انتخاب کرنا ہوتا ہے۔ اسی ضمن میں مولوی ایک غیر معمولی عمدہ مثال مثنوی میں بیان کرتے
ہیں اور واقعاً مولوی اس طرح کے روحانی اور معنوی مسائل کی نشاندہی میں انتہائی عجیب اور منفر د
ہے۔ اسی ضمن میں وہ کہتا ہے کہ انسان کی خلقت یوں ہوئی کہ وہ نصف آسانی ہے اور نصف زمینی نس رہتا
نصف ملکوتی اور نصف خاکی اور ہمیشہ بیہ تضاداس میں پایا جاتا ہے اور وہ ہمیشہ اسی کشکش میں رہتا
ہے کبھی اس طرف جاتا ہے تو کبھی اس طرف کبھی نیچ جاتا ہے اور کبھی او پر کی طرف رواں دواں
ہے انسان کے اندر بیتناز عہ ہمیشہ موجود رہا ہے۔ اس کے بعد مولوی اس کے لئے ایک مثال پیش
کرتا ہے اور مجنوں اور اس کی اوٹی کہ جس نے ابھی تازہ ہیچہ جناتھا کی مشہور داستان ہے۔ کہتا

"مجنوں کی اونٹی نے تازہ تازہ بچے جہناتھا حیوان جب تازہ تازہ بی جہنوں کی معشوقہ کی کے گھر جانا چاہتا تھا کی محبت بہت زیادہ ہوتی ہے۔ مجنوں اس اونٹی پر سوار ہوکرا پنی معشوقہ کی کے گھر جانا چاہتا تھا چنانچے وہ سوار ہوا اور اسے ہا نکتے ہوئے چل پڑا۔ جب شہر سے باہر کچھ فاصلے پر پہنچا تو وہ اپنی محبوبہ کے خیالوں میں ڈوب گیا اور اونٹی سے غافل ہوگیا آ ہستہ آ ہستہ اس کے ہاتھ سست پڑگئے اور اونٹی کی مہاراس کے ہاتھ سے چھوٹ گئی اب وہ اونٹی پر صرف ایک بار کے مانند پڑا تھا۔ اونٹی کی مہاراس کے ہاتھ سے جھوٹ گئی اب وہ اونٹی کی مہاراس نے اپنارخ گھر کی طرف بلٹاد یا چونکہ اس کا بچ گھر میں ہی تھا۔ چلتے چلتے اچانک مجنوں نے آ تکھیں کھولیں تو دیکھا کہ معشوق کے گھر جہنچنے کی بجائے واپس اصطبل میں پہنچ گیا ہے۔ اس نے دوبارہ اونٹی کا رخ

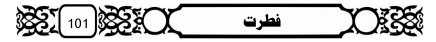


معثوق کے گھر کی طرف کیا اور کچھ فاصلہ طے کیا اور معثوق کے خیالوں نے اسے پھرسے گھیرلیا اور اونٹنی سے بے خبر ہو گیا تو وہ بھی اپنے محبوب کہ جواصطبل میں تھا کی طرف لوٹ گئی اور کئی مرتبہ یوں ہی ہوا"

بهجو مجنون در تنازع با شتر گرید و گه مجنون حر کر شتر چربید و گه مجنون حر کیدم ار مجنون ز خود غافل شدی نافته گردیدی و واپس آمدی "جب مجنول کی اور به شاش بهوئی تو به سی اور به شی به شیم به شاور به شیم شیم به شیم به

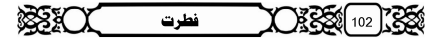
" میں بھی عاشق ہوں اور تو بھی عاشق میں لیلی کا عاشق ہوں لہذااس کی طرف جانا چاہتا ہوں تواپنے نیچے کی عاشق ہے لہذا اصطبل کی طرف جاتی ہے اور یوں ہم ایک دوسرے کے ہمسفر نہیں بن سکتے۔"

> اس کے بعد نتیجہا خذ کرتے ہوئے کہتا ہے عشق مولا کی کم از کیا ستی



بندہ بودن بہر او اولا ستی "مولا کاعشق کیا لیا کے عشق سے بھی گیا گزراہے؟ جبکہاس کا بندہ ہونااس سے کہیں بہتر ہے۔"

مطلب یہ ہے کہ اگر ہم انسان کو مطلق طور پر مادی تصور نہ کریں تو تمام انسانی خصوصیات امتیازات اقدار اور وہ تمام امور کہ جو انسان کوغیر انسان سے ممیز کرتے ہیں قابل توجیہ ہیں اوراگر سوفیصد مادی تصور کریں تو یہ امور قابل توجیہ ہیں ہیں ۔ وہ توجیہ ہات کہ جو مادی ہیں خصوصاً "مارکسٹی"، در حقیقت وہ قابل توجیہ ہیں ہیں دراصل وہ توجیہ ہیں کر سکتے ہیں ۔ اس ضمن میں ایک توجیہ موجود ہے جو کہ " Existentialist " وجودی حضرات کی ہے وہ یہ چاہتے ہیں کہ اس چیز کی ایک اور صورت میں توجیہ کریں ۔ وہ لوگ انسان کے مادی ہونے کو قبول کرنے کے ساتھ ساتھ چاہتے تھے کہ انسانی اقدار کو بھی تجول کر لیں ۔ اس کے بارے میں انشاء اللہ اگلی نشست میں گفتگو ہوگی۔



# باب پنجم: روحانی عشق

## ماركسزم اورانساني اقداركا ثبات

پہلاسوال فطریات کے معنی کے متعلق کی گئی بحث کے بارے میں ہے۔ان آیات

کے بارے میں کہ جن میں فرما یا گیاہے کہ

بوچھایہ گیاہے کہ

«تمهیں اس حالت میں پیدا کیا گیا گئے کچھنہ جانتے تھے۔"

اوروہ کہ جنہیں ہم آیات میثاق وفطرت کے نام سے جانتے ہیں وہاں ہم نے بات پھھاس انداز سے کی تھی کہ اسلامی فلاسفہ کا نظر ہے کچھ یوں ہے کہ انسان فطری طور پر کچھ معلومات رکھتا ہے۔ ان معنی میں کہ یہ معلومات اکتسانی نہیں ہیں نا کہ ان معنی میں کہ یافعل اور عملاً یہ معلومات اس کے ساتھ ہوتی ہیں اوروہ آئہیں ساتھ لے کر آیا ہوتا ہے کیونکہ اپنے ساتھ لانے اور پہلے سے کسی چیز کے حامل ہونے کا مطلب مختلف ہے جبکہ اس بات کا مطلب کہ جب اسے حاصل ہوتواکتسانی طریقے سے نہ ہو۔ یہ ہے کہ جو نہی وہ مطلب اس کے سامنے آئے اس کا ذہن عنہ کی مدد کے وہ اسے یا لے اور سمجھ لے۔ اس بات کوسوال میں مسلم خارے مالی کی مدد کے وہ اسے یا لے اور سمجھ لے۔ اس بات کوسوال میں مسلم عالم ذر سے منسلک کر کے بیان کیا گیا ہے۔



کیا بیسوال پیدانہیں ہوتا کہ ہمارا خدائی میثاق اور عالم ذرمیں"بلی" (اقرار) کہنا کیا ہے؟ جبکہ علم تصورات و تصدیقات کا مجموعہ ہے اور اگر بیہ طے ہو کہ اس تصدیق اور تبلی" کے بارے میں ہمیں کچھ یا ذہیں تو پھر خدا تعالی اس بات کوس طرح شہادت کے طور پر پیش کرتا ہے اور ہمیں یا دد ہانی کراتا ہے؟

نہیں یہ دونوں باتیں ایک دوسرے کے منافی نہیں ہیں ہم پہنچے نہیں پائیں گے اگر پہنچ پاتے تو" آیہ ذر" کا صحیح مفہوم بیان کرتے البتہ ہم آپ کوتفسیرالمیز ان کی طرف رجوع کرنے کی دعوت دیتے ہیں۔ میں نے تفسیرالمیز ان کا فارسی ترجمہ تو نہیں دیکھا کہ وہاں کیا ترجمہ کیا گیا ہے لیکن المیز ان جلد ۸ کے متن کو ہیں نے دیکھا ہے اس میں اس آیت کے بارے میں بہت عمدہ گفتگو کی گئی ہے۔ آج کی گفتگو میں ایکے موضوعات آئیں گے کہ جن کے شمن میں ہم اس آیت کے متعلق زیادہ وضاحت کریں گے۔

> عشق روحانی کی حقیقت کے بارے میں پھھاور..... دوسراسوال بیکیا گیاہے کہ

ہرطرح کے روحانی عشق کو ہم عشق حقیقی اور ذات باری تعالی سے عشق اور اس سے پھوٹے والا کیسے قرار دے سکتے ہیں جبکہ یہ معثوق ایک عام انسان بھی ہوسکتا ہے؟ قبل ازیں ہم نے ایک نظریہ بیان کیا ہے کہ جس میں ہم نے عرض کیا تھا کہ اس کے مانے والے معتقد ہیں کہ عشق دوطرح کا ہوتا ہے ایک جسمانی عشق اور دوسرار وحانی عشق یعنی بعض عشق روحانی ہوتے ہیں ہرایک نہیں یہاں اشتباہ (غلطہی) نہ ہو کہ ان کے نظریے کے مطابق انسانوں کے بعض عشق روحانی ہوتے ہیں۔

اب میر کہ انہیں کس طرح سے ذات باری تعالیٰ سے حقیقی عشق قرار دیا جا سکتا ہے؟ سوال کی بنیاداس بات پرہے کہ وہ دراصل میر کہنا چاہتے ہیں کھشق روحانی میں معشوق حقیقی پیشخص



نہیں ہوتا بلکہ پیشخص توایک محرک کی حیثیت رکھتا ہے اور ایک مظہر کے مانند ہے اگر چہ عاشق سمجھے کہ اس کا معثوق حقیقی بینہیں ہیں بلکہ وہ ہر کہ اس کا معثوق حقیقی بین ہیں ہیں بلکہ وہ ہر طرح کے عشق کو حقیقی ہی سمجھتے ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ جمال حق کے علاوہ کوئی جمال ہی نہیں ہے اور ہر دوسرا سوال جمال اس کے جمال کا پرتویا آئینہ ہے۔

ہر جمال جس حد تک بھی جمال ہے اتنا ہی ہے جتنا کہ اس کے پرتو کا حامل ہے اور انسان کی فطرت کہ جو کمال و جمال کی جتبو میں ہے کمال محدود اور جمال محدود کی طلبگارنہیں ہے کمال مطلق اور جمال مطلق کی متمنی ہے یعنی انسانی فطرت کی طلب تو وہ ہے لیکن مصداق میں اشتباہ کی وجہ سے وہ اس محدود جمال کے پیچھے چل پڑا ہے۔ یہ محدود جمالات جس قدر "اس" کا مظہر ہیں اسی قدر معثوق کی حیثیت رکھتے ہیں۔

یکی وجہ ہے کہ انسان جب اس تک پہنچتا ہے تو اس سے بیزار ہوجا تا ہے اور کسی دوسرے محبوب کی تلاش میں نکل پڑتا ہے وہ اپنے لاشعور میں بیمسوں کرتا ہے کہ بیرو نہیں ہے کہ جس کی میں تلاش میں ہوں۔انسان کے لئے ایک سوال ہے اور وہ بید کہ انسان ان چیز وں کا اس قدر طالب کیوں ہے کہ جو اس کے پاس نہیں ہیں؟ پھر جب وہ انہیں پالیتا ہے تو وہ گرمی (ولولہ جذبہ) اور طلب ختم (کیوں) ہوجاتی ہے دوسر لفظوں میں اس میں ایک بے دلی (ناامیدی اکتابے) کی سی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔

بہرحال بیایک مسئلہ ہے کہ انسان ان چیزوں کا اس قدر خواہش مند کیوں ہے اور ان
کی آرزو کیوں کرتا ہے کہ جو اس کے پاس نہیں ہیں؟ اور جب انہیں پالیتا ہے تو تدریجاً ان کی
طرف میلان (رجمان) گھنے (کیوں) لگتا ہے۔ بالفاظ دیگر کہتے ہیں کہ انسان توع پسند ہے ایسا
کیوں ہے؟ قاعدہ تو یہ کہتا ہے کہ جو چیز تفاضا کے طبیعت ہے اور انسان اسے چاہتا ہے چونکہ اسے
چاہتا ہے لہٰذا اسے پاکراسے اطمینان حاصل کرنا چاہئے تو پھر بعد میں اسے کیوں چھوڑ دینا چاہتا



?\_

اور تنوع پیند ہے پھر چاہتا ہے کہ کسی دوسری چیز تک جا پہنچ۔اس معثوق کو چھوڑ کے اور دوسر ہے معثوق کی راہ لے پھر چاہتا ہے کہ کسی دوسری جیز تک جا پہنچ۔اس معثوق کی راہ لے پھرا سے بھی چھوڑ ہے اور کسی اور کی طرف چل پڑ سے بیہاں تک کہ یہ بات ضرب المثل بن گئی کہ انسان ہمیشہ اس چیز کی طلب میں رہتا ہے جواس کے پاس نہیں ہے اور یہ بات درست بھی ہے۔اس کا معنی ہے ہے کہ دوہ اس چیز کا طالب ہے کہ جواس کے پاس نہیں اور اس سے بیزار ہے جواس کے پاس ہے۔ایسا کیوں ہے؟ بعض کا خیال ہے کہ بیہ انسان کی ذات اور فطرت کا لازمہ ہے۔

سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ کیوں انسان کی ذات اور فطرت کا لاز مدہے؟ سرگرداں رہنا ہیشہ انسان کی ذات کا لاز مہنیں ہوسکتا کیونکہ اس کا مطلب یہ ہوگا کہ سرگرداں رہنا ہمیشہ انسان کی ذات کا لاز مہہ اور یہ کہ وہ دائماً پنا مطلوب تبدیل کرتا رہے۔ اس کا صحیح تجزیہ وہی بات ہے کہ جوعرفاء نے کہی ہے کہ انسان اگر اس تک بہنچ جائے کہ جواس کا مطلوب حقیقی ہے تو پھر آرام پالیتا ہے۔ انسان در حقیقت اپنی ذات کے اندر سرگردان نہیں ہے کہ سب سرگردانی اس امرسے پیدا ہوتی ہے کہ انسان اس حقیقت کو مہم (لاشعوری) طور پر چاہتا ہے اور اس تک پہنچنے کے لئے کوشش کرتا ہے۔ کہ انسان اس حقیقت کو مبہم (لاشعوری) طور پر چاہتا ہے اور اس تک چیز کو پالیتا ہے تو نمیال کرتا ہے کہ یہ وہی ہے لیک عرصہ قریب ہو کر اسے در کھتا ہے تو اس کی طبیعت اور فطرت اسے مستر دکر دیتی ہے اور پھر کسی دوسری چیز کی جہتو میں لگ جاتا ہے یونہی یہ سلسلہ چلتا رہتا ہے۔ اگر اپنے مطلوب حقیقی تک جا پہنچ تو وہ حقیقی سعادت اور حقیقی آرام تک جا پہنچ گا اور حقیقی سعادت لازمی طور پر ہر چیز سے بالاتر آرام اوراطمینان کے معنی میں ہے کہ جس کے بارے میں قرآن فرما تا ہے:

ٱلَّذِينَ امَنُوْا وَتَطْهَبِنَّ قُلُوْبُهُمْ بِنِ كُرِ اللهِ ﴿ <sup>[]</sup>

<sup>🏻</sup> الرعد:۸۲



"جولوگ ایمان لائے اوروہ کہ جن کے دل ذکر الٰہی سے قرار پاتے ہیں۔"

پھرفر ما تاہے:

ٱلَابِنِ كُرِ اللهِ تَطْهَبٍنُّ الْقُلُوْبُ.<sup>[]</sup>

"توجدہے کہذکرالہی ہی سے دل قراریاتے ہیں۔"

"الا" حرف تنبیہ ہے تا کیداور تنبیہ کے معنی میں آتا ہے یعنی تو جہ کریں خبر دار "بذکراللہ" جارومجرور جارومجرور ہورے اور تظمین القلوب سے متعلق ہے اور اس پر مقدم کیا گیا ہے اور جب جارومجرور فعل سے مقدم ہوجائے تو یہ حصر کی علامت ہے یعنی جب بھی .....مطلب یہ ہے کہ صرف کامفہوم دیتا ہے۔ "الا بذکر اللہ تظمین القلوب" یعنی صرف یا دخدا سے دلوں کوآرام ملتا ہے۔ مرادیہ ہے کہ کسی بھی اور مطلوب کو پالینے سے انسان کو حقیقی اطمینان نصیب نہیں ہوتا ایک وقتی سااطمینان ہوتا ہے۔ یہ بھی اس وقت تک کہ جب تک وہ جھتا ہے کہ اسے مطلوب حقیقی مل گیا ہے لیکن جب بھی عرصہ اس کی فطرت اسے قریب سے دیکھتی ہے اور اسے بہچان لیتی ہے اور جب تو پھر اس امر کا ادراک کر لیتی ہے کہ اس کے اور اس کے درمیان ایک طرح کی عدم ہم آ منگی موجود ہے تو پھر اس کے اندراس کے لئے ایک طرح کی بیزاری کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔

وہ ایک ہی حقیقت ہے کہ انسان اگراسے پالے تو پھر محال ہے کہ اس سے بیزاری پیدا ہواور وہ خداوند تعالی ہے اور بیاطمینان تھی پیدا ہوسکتا ہے کہ جب انسان کا دل" حقیقت" تک "اس" تک اور" توحید" تک پہنے جائے۔ بعض لوگ بیہ کہتے ہیں کہ بہشت کو عالم ہستی کی بدترین جگہ قرار دینا چاہئے کیونکہ بہشت میں ایک طرح کی کیسانیت ہے اور پھر ہر چیز تو بہشت میں انسان کو میسر ہے اور جب ہر چیز تو بہشت میں انسان کے پاس میسر ہے اور جب ہر چیز میسر ہوتو یہ ایسا ہی ہے جیسا کہ کچھ بھی میسر نہ ہو۔ جب انسان کے پاس کوئی چیز نہ ہوتو وہ اس کے لئے کوشش کرتا ہے اور جب یا لیتا ہے تو اسے اس سے لذت حاصل

<sup>🗓</sup> الرعد:۸۲



ہوتی ہے اور اگر پہلے سے ہی اسے میسر ہوتو پیامیروں کے بچے کی طرح ہے کہ دنیا میں آنکھ کھولتے ہی جس کے لئے خوشی کے سارے سامان فراہم ہوتے ہیں کوئی چیزاس کے لئے خی نہیں ہوتی لہذا اس کے لئے نوشی معنی نہیں رکھتی ۔ کسی غریب کا بیٹا کہ جو نظے پاؤں گلی میں چلتا ہواسے اگر ایک جوڑا جوتوں کا میسر آجائے تواس کے لئے اس میں بڑی لذت ہے لیکن جس کے لئے پا بر ہنہ ہونے کا کوئی مفہوم ہی نہ ہوا ورجس نے اس در دکومحسوس ہی نہ کیا ہووہ جوتے ہونے کی لذت کو ہر گرخمسوس نہیں کرسکا۔

یکی وجہ ہے کہ روسوا پن کتاب "امیل" میں کہتا ہے کہ جن کے بیچ عیش وعشرت میں بل کر بڑے ہوتے ہیں ان کے لئے لذت کا احساس کوئی معنی نہیں رکھتا (یعنی لذت آور چیزوں سے وہ کوئی لذت حاصل نہیں کرتے) جبکہ تکلیف دہ چیزوں کے بارے میں وہ بڑے حساس ہوتے ہیں اور چھوٹی می تکلیف پر بھی تلملاا تھے ہیں۔ جبکہ اس کے برعس وہ بیچ جومصیب ہوں اور سختیوں میں بل کر بڑے ہوتے ہیں انہیں درداور تکلیف کا احساس نہیں ہوتا کیونکہ وہ اس کے عادی ہو چے ہوتے ہیں یعنی شختیوں کو برداشت کرنا ان کے لئے آسان ہے بلکہ شختی کا بالکل عادی ہو چکے ہوتے ہیں لیعنی شختیوں کو برداشت کرنا ان کے لئے آسان ہے بلکہ شختی کا بالکل احساس نہیں کرتے اور کوئی چھوٹی سی خوثی مل جائے تو اس سے بہت زیادہ لذت اٹھاتے ہیں۔ یہ حضرات کہتے ہیں لہذا بہشت کو قاعد تا عالم ہستی کی ہرجگہ سے بڑھ کرتھکا دیکے والی اور بے لذت ہونا چاہئے کیونکہ وہاں پر ہرطرح کی لذت وآسائش فرا ہم ہاس جگہ کوتو ایک جیل بلکہ سب جیاں سے بہتر ہونا چاہئے۔ قرآن ایک جگہ پر گویا اس کلتے کا جواب دیتے ہوئے فرما تا ہے: جیلوں سے بہتر ہونا چاہئے۔ قرآن ایک جگہ پر گویا اس کلتے کا جواب دیتے ہوئے فرما تا ہے: جیلوں سے بہتر ہونا چاہئے۔ قرآن ایک جگہ پر گویا اسی کلتے کا جواب دیتے ہوئے فرما تا ہے: جیلوں سے بہتر ہونا چاہئے۔ قرآن ایک جگہ پر گویا اسی کلتے کا جواب دیتے ہوئے فرما تا ہے:

لايَبْغُونَعَنْهَا حِوَلًا. 🗓

"اہل بہشت وہاں پرتحول اور تبدیلی کی خواہش نہیں کریں گے۔" یعنی بہشت میں ان کے لئے تھکاوٹ اور اکتا ہٹ نہیں ہے (اس سلسلے میں اور بھی

<sup>🗓</sup> كهف ۲۰۸



آیات ہیں) ہاں! ایسا کیوں ہے؟ کیونکہ بہشت اگر ایک باغ کے مانند ہوتی زیادہ سے زیادہ ایک باغ جاوداں ہوتی یعنی اس کی تمام چیزیں دنیا کی مانند ہوتیں اور انسان بھی اپنی بشریت کے اعتبار سے دنیاوالی کیفیت ہی کا حامل ہوتا تو معاملہ بالکل اسی طرح کا ہوتا یعنی اگر دنیا میں بہشت کواسی دنیا کے افراد کے لئے بنایا جائے اور فرض کریں کہوہ جاوداں (امر ہونا) بھی ہوجائے تو کہیں اشکال (اعتراض غلط نبی و جود میں آتی ہے ) اس پر بھی وار دہوتا ہے لیکن مسلہ ہیہ کہ اہل جنت کے لئے بہشت جسمانی اور لذات جسمانی بھی ان کے لئے خدا کی طرف سے ایک العاف وعنایت ہے۔

مسکہ یہ ہے کہ جب یک کوئی انسان عرفان ومعرفت کی ایک خاص حد تک نہ پہنچ جائے بہشت اس کے لئے کوئی معنی نہیں رکھتی اہل جنت کے لئے لذتوں کی اساس یہی ہے کہ وہ اپنے خالق و ما لک کا مہمان ہے اور اسی کے خوان نعت پر بیٹھا ہے یعنی وہ ایک ایسی حقیقت سے وابستہ ہوجا تا ہے کہ اس سے وابستہ و پیوستہ ہونے کے بعد پھر اکتا ہے تبدیلی تغیر تنوع اور اس کے کو چر بھی سے کسی اور جگہ کی طرف رخ کرنا کوئی معنی نہیں رکھتا۔ دوسر کے الفاظ میں خدا کے علاوہ کوئی چیز بھی اللہ کے کرم اس کے لطف اس کی عنایت اور اس کے خوان نعت کو چھوڑ کر پھے بھی انسان کے لئے مطلوب جاود ال (ہمیشہ باقی رہنے والا امر ہونا) نہیں ہوسکتا فقط اللہ ہی ہے جو آنسان کا مطلوب جاود ال (ہمیشہ باقی رہنے والا امر ہونا) نہیں ہوسکتا فقط اللہ ہی ہے جو آنسان کا مطلوب جاود یہ ہو ایس کے اللہ کے درم اس کے اللہ کے درم اس کے طرف سے جو آنسان کا مطلوب جاود ال

بہشت میں انسان کے لئے اکتاب اور دل بھر جانے تنوع طبی یا وہاں سے کسی اور جگہ جانے کی خواہش کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا وہاں سے کہیں اور کا کوئی معنی ہی نہیں ہے۔ «دوسری جگہ کا تصورتو ان محدود امور میں پیدا ہوتا ہے جبکہ بہشت میں «دوسری جگہ کا تصور ہی نہیں کیا جا سکتا۔ بات کہاں سے کہاں آنگی بات روحانی عشق کے بارے میں ہورہی تھی کہ ہم اس طرف تھنچتے جلے آئے۔



عشقءرفاء كى نظرمين

مجھے اس جہت ہے بات کرنا ہے کہ عرفاء کا ادعا ہے کہ ہر عشق عشق ہے۔
عشق حقیقی است مجازی مگیر
این دم شیر است بہ بازی مگیر
عرفاء فلا سفہ کے اس نظر یے کونہیں مانتے کہ عشق دونشم کا ہے۔ ان کا دعویٰ ہے کہ مجازی
معثوق بھی اس کا پر تو ہوتا ہے عاشق اس لئے اس پر فریفتہ ہوتا ہے چاہے اسے اس راز کی خبر نہ
ہو۔ ان کے نظر یے کے مطابق اصلاً محال ہے کہ انسان غیر ضدا سے محبت کرے۔ محی الدین کہتے
ہوں:

مااحباحدغيرخالقه

« کبھی کسی نے اپنے خالق کےعلاوہ سی **ور سے محبت نہیں** گی ۔"

(محی الدین ابن عربی کی الیی ہی باتوں کی بناء پر بعض فقہاء نے انہیں برا بھلا کہا

ہے)وہ مزید کہتے ہیں:

لكن احتجب عنه تفالي تحت زينب و سعاد و هندو .. 🏻

"لیکن اس کا خالق ان مجازی معشو قول کے ناموں کے پردے میں ہوتا ہے (جبکہ

معشوق حقیقی خودوہی ہے)۔"

اس سلسلے میں مولاناروم کے بہت سے اشعار ہیں۔ وہ کہتے ہیں: جرعہ ای بر ریختی زان خفیہ جام بر زمین خاک من کاس الکرام

<sup>🗓</sup> شرح صحیفه سجا دیداز سیرعلی خان



اس میں بطورتمثیل کہا گیا ہے کہ جام عشق الہی کا صرف ایک گھونٹ زمین پرگراہے اور انسان اگر کسی موجود خاکی سے محبت کرتا ہے تو بیاسی گھونٹ کے لحاظ سے ہی ہے کہ جوخاک میں آ ملاہے۔

گشت بر زلف و رخ جرعه نشان خاک راشاهان همی لیسند از آن خاک: کهنامه چاهتا ہے کهاس انسان کابدن خاک کے سوا کچھنمیں۔ شاهان: شامان سے شاعر کی مراد"فی حداعلی" اور وہ لوگ ہیں کہ جن کا ناز زیادہ

ہوتا ہے۔

یے عارف کہتا ہے کہا گرسپ خاک کواس طرح آغوش میں لیتے ہیں اوراسےاس طرح سے پیار کرتے ہیں تو بیاس وجہ سے ہے کہاں گھونٹ میں سے پچھاس میں موجود ہے۔ پھر کہتا ہے اا

> جرعه خاک آمیز چون مجنوں کند مر شارا صاف او تا چون کند

کہتا ہے کہ اس معثوق مجازی میں اس گھونٹ میں سے ایک قطرہ لی گیا ہے اس نے تمہارا یہ حال کردیا ہے کیکن اگر تمہیں وہ خالص شراب میسر آ جائے یعنی تم اگر اس حقیقت تک جا پہنچوتو پھر کیا ہوگا؟

لہذااس میں کوئی تضادنہیں کہ انسان کا بظاہراس کے اپنے اپنے خیال میں معشوق ایک انسان ہولیکن درحقیقت معشوق حقیقی وہ انسان نہ ہوبلکہ وہ ظاہر ہو کہ جس نے اس مظہر کی شکل میں اپنے آپ کوظاہر کیا ہو۔

كياانساني اقدار متغير بين؟ (Human Values)



تیسراسوال کہ شایدجس کے بارے میں زیادہ بحث کی ضرورت ہے بہہے: ایک مارکسٹ جب انسانی اقدار کا دفاع کرتا ہے اور مادیت (Materialism) پر بھی یقین رکھتا ہے وہ ان دونوں کے درمیان عدم تناقض کی تو جیہ کرتے ہوئے کہہ سکتا ہے کہ ہم انسان کوایک موجود ثابت (Non-Contradiction) نہیں مانتے (اس کالازمی نتیجہ ہے کہانسانی اقدار بھی ثابت اورمستقل نہیں ہیں )اور ہم اجتاعی نظام کے ساتھ ساتھ اسے کمال یذیر سمجھتے ہیں لہٰذا ہر زمانے میں اخلاقی اقدار اس زمانے یا اس دور سے مختص ہوتی ہیں۔اخلاقی حاگیرداری (Feudral Values) اخلاق اشترا کی سے مختلف ہے لیکن پرولتاری طبقہ (مزدور طبقہ "Proletariat") کسی مشخص (واضح) ومعین تاریخی مرحلے پر چنداشترا کی اخلاقی اقدار کی حمایة تکرسکتا ہے لہٰذا کوئی تناقض (Contradiction ) موجود نہیں ہے اور متغیرا خلاقی اقدار کوقبول کرنے سےضروری نہیں ہوجا تاہے کہ فطریات اور غیر مادہ کے وجود کو قبول کیا جائے۔ یاد رہے کہ ہم قبل ازیں اس امر کی وضاحت کر چکے ہیں کہ فلیفہ مادیت (Materialistic Philosophy) اورانسانی اقدار کے درمیان ایک طرح کا تناقض وتضا دموجود ہے۔ یدایک اچھاسوال ہے اس کا ہم جائزہ لیتے ہیں۔ پہلی بات یہ پی گئی ہے کہ انسان ایک متغیر موجود ہے لہٰذاانسانی اقدار بھی متغیر ہیں۔ دوسر ےلفظوں میں چونکہ انسان ٹابت نہیں ہے لہٰذا لازمی طوریرانسانی اقدار بھی ثابت نہیں ہیں۔ دوسری بات اس سے بینکتی ہے کہ جب انسان اور انسانی اقدار ثابت نہیں ہیں اور متغیر ہیں تو پھر کمال پذیر ہیں۔اس پر ہم بیسوال کر سکتے ہیں کہاس کمال کامعیار کیا ہے؟ اس بارے میں الگ بحث کی جانی چاہئے۔اس کے بعد کہتے ہیں: "لہذا ہر زمانے میں اخلاقی اقدار اس زمانے یا اس دور سے مخص ہوتی ہیں اخلاق حا گیرداری اخلاق اشتراکی سے مختلف ہے .... یہاں دوحوالے سے بات کی گئی ہے اور شاید خلط ملط ہوگئی ہے۔ایک مسئلہ یہ ہے کہ

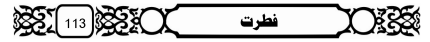


انسانی اقدار ثابت نہیں ہیں اور متغیر ہیں۔ یہ بات نسبیت اخلاق سے متعلق ہے یعنی انسانی اقدار میں سے جواخلاق سے مربوط ہیں وہ متغیر ہیں یہ مسئلہ اخلاق کے متغیر اور نسبی ہونے سے متعلق ہے۔ کیا یہ بات درست ہے کہ انسانی اقدار بشمول اخلاقی اقدار واقعاً متغیر ہیں؟ یہ چندا قدار کہ جن کا ہم نے ذکر کیا ہے کیا واقعاً متغیر ومتحول ہیں؟ مثلاً ہم نے بیان کیا ہے کہ حقیقت جوئی (حقیقت کی تلاش) انسان کے لئے ایک قدر (Value) ہے کیا یہ قدر متغیر ہے؟

مثلاً پہلے اشتراکی (سوشلسٹ) دور میں پھر کھیتی باڑی کے زمانے میں پھر غلامی کے زمانے میں پھر غلامی کے زمانے میں پھر خلامی کے زمانے میں پھر جاگیرداری کے دور میں پھر سر ماید داری کے زمانے میں انسان کے لئے کیا بید قدر تبدیل ہوتی رہی ہے یا بیدانسان کے لئے ایک ثابت اور غیر متغیر قدر رہی ہے؟

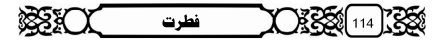
ثانیاً گریدا قدار متغیر ہوں تواس کا مطلب یہ ہے کہ ہر قدر (Value) اپنے زمانے میں ہی صحیح ہے اور دوسر سے زمانے میں ناپیندیدہ ہے مثلاً جا گیرداراندا خلاق کوہی لے لیس کیا ہم محض اسے جا گیرداراندا خلاق کہد سکتے ہیں اور اس کی تائید کر سکتے ہیں اور اس کی تائید کر سکتے ہیں اور اسے صحیح سمجھ سکتے ہیں؟

یعنی ہمیں بید میضا چاہئے کہ وہ اس دور میں کس چیز کو اخلاق سیجھے تھے؟ اس کی تائید
کرنی چاہئے۔اگر چہوہ اس طرح کے افسانے کو ہی اخلاق سیجھتے تھے کہ مثلاً ضحاک ہرروز ایک
جوان کوئل کیا کرے تا کہ اپنے کندھوں پر بیٹھے سانپوں کوان کا مغز کھلا سکے یا یہ بات نہیں بلکہ ایک
طرح کے مستقل اصول کا رفر ما ہیں؟ فرعون کا کام اس کے زمانے میں بھی ناپیندیدہ ہے نہ یہ کہ
فرعون کا کام چونکہ فرعون کے زمانے سے تعلق رکھتا ہے اس لئے اس کے اس خواب تعالی کے زمانے میں صحیح ہے
اور ہم چونکہ دوسرے زمانے میں ہیں لہذا ہمیں اپنی اقد ارکوفرعون وموٹی اا عزبی تعالی کے زمانے میں جے
لاگونہیں کرنا چاہئے۔فرعون کا تعلق چونکہ ایک دوسرے زمانے سے تھا اور اس زمانے میں جے



اخلاق سجحتے تصووه ایک صحیح اخلاق تھا کیا ہم ایسی بات کہہ سکتے ہیں؟

ثالثاً اس بیان میں طبقاتی اخلاق کا سہارا لیا گیا ہے قاعد تا ہونا بھی یونہی جائے یعنی مارکسزم ایسے انسانی اخلاق کا قائل نہیں ہوسکتا جوسب انسانوں کے لئے اخلاق قراریائے۔اس بیان کے مطابق ہمارے زمانے میں جبکہ ان سارے نظاموں کا نمونہ موجود ہے جا گیرداری سر ماییداری اور کمیونزم ہرایک کانمونہ موجود ہے توہمیں کہنا جائے کہایک کمیونسٹ کے لئے اخلاق واقعاً ایک اور چیز ہے اور سرمایہ دار کے لئے اخلاق کوئی دوسری چیز ہے۔ ایک سرمایہ دارایک کمیونسٹ سے کہ سکتا ہے اوراسی طرح سے ایک کمیونسٹ ایک سر مابید دار سے کہ سکتا ہے کہ تم اپنا اخلاق مجھ پرنہیں ٹھونس سکتے کیونکہ تمہارے حالات اور تقاضے حدا ہیں اور ہمارے حالات اور تقاضے جدا۔اگر میں تمہارے حالات میں ہوتا توتمہاراا خلاق قبول کر لیتااورا گرتم میرے حالات میں ہوتے تو میراا خلاق قبول کر لیتے لہذانہ میں تنہیں کچھ کہہسکتا ہوں نتم مجھے کچھ کہہ سکتے ہونہ ا یک کمیونسٹ ایک سر مابید دارکوا خلاقی حوالے سے برا کہ سکتا ہے اور نہ کوئی سر مابید دارکسی کمیونسٹ کو اخلاقی حوالے سے غلط کہ سکتا ہے کیونکہ اس نظریے کے اعتبار سے کوئی ایسا مشترک انسانی اور فطری اخلاق نہیں ہے کہ جس کی بناء پر ایک کمیونسٹ کسی سر ماپید دارکو برا کہد سکے اور نہ کوئی سر ماپید ار کسی کمیونسٹ کومور دالزام گھہراسکتا ہےالیی کوئی مشترک چیز موجودنہیں للبدا ہر کوئی دوسرے کو جواب میں کہہ سکتا ہے کہ میرااخلاق مجھ سے متعلق ہے اور تمہاراا خلاق تم سے نہ تم میراا خلاق اپنا سکتے ہواور نہ میں تمہارا۔اس بناء پر کہا جا سکتا ہے کہا خلاق صرف زمانوں سے وابستہ نہیں ہے بلکہ طبقاتی خصوصیات سے بھی وابستہ ہے مثلاً دنیا کے ان سارے علاقوں میں کہ جہاں آج بھی جا گیرداری نظام کارفر ما ہےان کے لئے سچے اخلاق وہی جا گیردارانہ اخلاق ہے۔ ہمارا نظریہ پیہ ہے کہ انسان انسان کے اعتبار سے ایسے اخلاقیات کا حامل ہے کہ جوابتدائی زمانے کے انسان کے لئے بھی اسی طرح سے صادق ہیں کہ جس طرح سے شنعتی تدن کے اس دور کیلئے۔



## ڈاکٹر ہشتر ودی کا نظریہاوراس کا تجزیہ

ا تفاق کی بات ہے کہ دوتین روز پہلے میں نے اخبار میں ایک دلچسپ بات پڑھی اور سوچ رہاتھا کہ کسی وقت آپ کوبھی سناؤں آج چونکہ ہماری بحث بھی انہی امور سے متعلق ہے لہذا اب آپ کوسنا تا ہوں۔ ۸ جون (۲ ۱۹۷ء ) کے روز نامہ" کیہان" نے پروفیسر ہشتر ودی کا ایک انٹرویوشائع کیاتھاجس کی سرخی بیٹھی" زمینی انسان ایک کا ئناتی مخلوق کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے" وہ بھی بھی عجیب وغریب باتیں کرتا ہے۔اسی شمن میں اپنے بعض نظریات کی وہ ہمیشہ تکرار کرتا ہے اور کہتا ہے کہ اہرام معرکوز مین پر بسنے والے انسانوں نے تعمیر نہیں کیا بلکہ انہیں دوسرے ساروں کے ترقی یافتہ انسانوں کے ہماری زمین پرآ کر بنایا ہے اوراس وقت زمین پر بسنے والے لوگوں کے لئےمکن ہی نہیں تھا کہ انہیں تعمیر کریاتے وہ اسی طرح کی دوسری باتیں بھی کرتا ہے۔ حال ہی میں اس نے اپناایک" فلسفہ اخلاق" بھی بنایا ہے یعنی اس نے بھی اپنی طرف سے ایک طرح کا ہیومن ازم (Humanism) گھڑا ہے۔ ڈاکٹر ہشتر ووی نے اپنے اس انٹرویو کی ابتداء میں ایک مقدمہ ذکر کیا ہے کہ جس میں وہ آج کے علم وتدن کونا پسندقر اردیتے ہوئے کہتا ہے کہلم و تدن چونکہ انسان کے لئے ضرر کا موجب بنتے ہیں اس لئے ناپیندیدہ ہیں۔ اس کے بیان کے بعض حصےآ کو بڑھ کرسنا تا ہوں۔وہ کہتا ہے:

" کوئی امر بھی مطلق ( مکمل حتمی یقینی ) نہیں ہے بلکہ تمام امورنسی ہیں شاید آپ کو یہ کہا گیا ہو کہ ریاضی کے احکام مطلق ہیں میں کہتا ہوں کہ وہ بھی مطلق نہیں ہیں۔"

" كيهان" كانامة نگاركهتاب:

"ایران کاسینئرریاضی دان پروفیسرہشتر ودی اپنی اس منطق کی بناء پر کہ کوئی امر مطلق نہیں ہے رخجشوں کے خلاف اعلان جنگ کرتا ہے اور مختلف قوموں اور قبیلوں کومحبتوں کے پرچم



تلے جمع ہونے کی دعوت دیتا ہے اور کہتا ہے کہ تمام لوگ ایک دوسر ہے کو بہن بھائی سمجھیں۔" اس جگه میں نے ایک نوٹ کھا ہے کہ اس کا بہ کہنا کہ "کوئی بھی امر مطلق نہیں ہے"، کیا خود بدام مطلق ہے یا غیرمطلق؟ ایک بارہم کہتے ہیں کہاس امر کےعلاوہ کہ" کوئی امرمطلق (مکمل حتی یقینی) نہیں ہے"، ہاقی تمام امور مطلق نہیں ہیں (یعنی صرف اس امرکومنٹٹی کرتے ہیں لیکن جب بیامرمطلق ہےتواس صورت میں استثناء کیوں ہے؟ اگر قرار پیہ ہے کہ کوئی امراور کوئی مسکہ بھی مطلق نہ ہوتو کوئی دلیل نہیں کہ ہم اس کا استثناء کریں۔منطقی حضرات کہتے ہیں کہ منطق کے بعض مسکاے ایسے ہیں کربطورعموم ان کا صادق ہونا محال ہے۔لازمی طور پران میں استثناء ہوتا ہے مثلاً کوئی کہتا ہے"میری تمام باتیں جھوٹ ہیں"۔ بہتیجے نہیں ہوسکتا کہ اس مسلے کے سارے مصادیق سیح ہوں کیونکہ اگرمیری تمام یا تیں جھوٹ ہوں تو خود میرا بیے کہنا بھی جھوٹ ہوگا اورا گر میرایه جملهٔ بھی جھوٹ ہوتو میری ساری با تول کوجھوٹ نہیں ہونا جاہئے ورنہ یہ جھوٹ نہیں ہوگا۔ بہر حال من جملہان باتوں کے کہ جن کا صادق ہونا محال ہے ایک یہی ہے کہ کوئی امر بھی مطلق نہیں ہےا گریپصادق ہوتو بہ جملہ بھی اس میں شامل ہوتا ہے اورا گراییا ہوتو خود یہ طلق نہیں رہتا پس جب پیمطلق نہ رہا تو ہمارے پاس ایسےامور ہونے چاہئیں جومطلق ہوں۔ بیہ ہوئی ایک بات دوسری بات بیر کہ نامہ نگار کہتا ہے کہ وہ لوگوں کومحبتوں کی دعو<del>ت</del> ویتا ہے اور کہتا ہے که تمام لوگ ایک دوسرے کو بھائی بہن مجھیں۔

ان صاحب سے یہ پوچھنا چاہئے کہ کیا بیاخلاقی دستورالعمل کہ"لوگ ایک دوسرے کو بھائی بہن سمجھیں"، امر مطلق ہے یا حکم نسبی؟ اور کیا کسی خاص زمانے سے مربوط ہے یا تمام زمانوں کے لئے ہے؟ یعنی کیا بید ستورالعمل ماضی حال اور ستقبل تمام زمانوں کے لئے بہتر ہے؟ اسی طرح یہ ہر جگہ اور ہرقتم کے حالات میں تمام لوگوں کے لئے صدق کرتا ہے یا فقط بعض لوگوں کے لئے صدق کرتا ہے یا فقط بعض لوگوں کے لئے صدق کرتا ہے یا فقط بعض لوگوں کے لئے صدق کرتا ہے تہران یو نیورسٹی کے بیہ پروفیسر کہ جو ٹیکنالوجی اور علم کی ترقی کے ظلم و



انسانیت کشی میں استعال سے بہت رنجیدہ خاطر ہیں کہتے ہیں:

"قرون وسطی کے غیر متبدل امور واحکام ہماری صدی میں ختم ہو بچے ہیں اور خفظ سے کہ معتبر نہیں رہے بلکہ ان کی جگہ ایسے امور نے لے لی ہے کہ جو ہر گر مطلق نہیں ہیں۔ سقراط کی حکمت عالیہ اور کا نے کے باند فل فلہ اخلاق کو اس کے اس قدر رعب و دبد ہے کے باوجود آج ریا جھوٹ حس اثبات نفس خود غرضی اور حب ذات سے تعبیر کیا گیا ہے۔ آئن سٹائن نے سائنسی نظریات کے زمان و مکان کے اعتبار سے مطلق ہونے کو فلط ثابت کر دیا ہے تو دوسری طرف فرائلا کے نظریات کے زمان و مکان کے اعتبار سے مطلق ہونے کو فلط ثابت کر دیا ہے تو دوسری طرف فرائلا کے نظریا جاتا ہے لہذا جب سارے احکام وامور نسی ہیں تو پھر اس بنیا دیر کہ فلال میر نظریہ کو قرار دیا جاتا ہم قبول کرتے ہیں وہ ہمارے لئے مطلق (مکمل حتی) ہے ہوسکتا ہے وہ دوسر کے لئے مطلق (مکمل حتی) ہے ہوسکتا ہے وہ دوسر کے لئے مطلق نہ ہو۔ جب ریاضی کے احکام مطلق نہیں جن و پھر بعض لوگ کس طرح سے کسی امر کو مطلق قرار دے کرٹیکنالوجی کو برادر کشی کے لئے استعال کر سکتے ہیں؟"

وہ کہتا ہے کہ یہ جنگیں قرون وسطیٰ کے مطلق احکام کی باقیات میں سے ہیں یعنی قرونِ
وسطیٰ کے لوگ اپنے امور کومطلق سمجھتے تھے۔اس سے اس کی مراد یہ ہے کہ مثلاً فلال دین کے
پیروکاراپنے آپ کوت سمجھتے تھے اوروہ بھی حق مطلق اوراپنے مخالفین کو باطل مطلق جانتے تھے۔
اسی طرح مخالفین بھی مدمقابل کو یونہی سمجھتے تھے اور یہی امرانسانیت کشی کا موجب بنتا تھا۔ ہمیں
بس اتنا سمجھ لینا چاہئے کہ کوئی چیز بھی مطلق نہیں ہے اگر میں کہتا ہوں کہ میں حق پر ہوں اگر یہ
درست بھی ہوتو بھی بطور مطلق درست نہیں اورا گردوسر کے وباطل کہتا ہوں اوروا قعاً وہ باطل پر ہو
تو بھی بطور مطلق باطل پر نہیں۔ میں حق نسی پر ہوں اور باطل نسی پر اسی طرح وہ بھی حق نسی پر ہے
اور باطل نسی پر پس آئیں اور آپس میں بھائی بن کر رہیں۔



یہ ہے اس کے نظر ہے کی بنیاداس کے بعدوہ اخلاقی امورکوریاضی کے مسائل سے خلط ملط کرتا ہے اور کہتا ہے کہ سقراط کا فلسفہ اخلاق جسے آج کل ایک طرح کی خود پسندی سے تعبیر کیا جاتا ہے در حقیقت جھوٹ اور ریا پر مبنی ہے۔ ان صاحب سے یہ کہنا چاہئے کہ آپ نے اپنے بیان میں ریا جھوٹ اثبات نفس اور خود پسندی کو ناپسند قرار دیا ہے البتہ یہ کہنا کہ سقراط کا فلسفہ ان چیزوں پر مشمل ہے ایک بے بنیادی بات ہے اور کہا گیا ہے کہ بیایک طرح کی خود پسندی ہی ہے جواخلاق کی صورت میں جلوہ گر ہوئی ہے۔

ہمارے ہاں ایک اصول اخلاق پایا جاتا ہے اور ایک فروع اخلاق فروع اخلاق اصول اخلاق بیا جاتا ہے اور ایک فروع اخلاق فروع اخلاق اصول اخلاق سے مختلف ہے۔اخلاقی اصول ثابت واستوارا ورمطلق ہیں اور اگران سے بی ثبوت واطلاق جدا کر دیا جائے تو اخلاق اپنے اخلاقی حلیے (پہلو) سے خارج ہوجاتا ہے۔ ہاں ایک طرح کے آداب ورسوم اور منشور کی طرح ایک قشم کے مدون قواعد وضوا بطکی صورت اختیار کر لیتا



ہے اور بیمقدس امز نہیں ہے کہ جو واقعاً خیر وفضیلت ہو۔ ہمیں افسوس ہے کہ استاد شہید کی اس تقریر کا باقی حصہ ٹیپ نہیں ہوسکا جس کی بنا پر میہ مضمون کممل نہیں ہوسکا۔

· jabir abbas@yahoo.com



# باب ششتم: انسانی اصالتوں کاارتقاءانسانی اقدار کاارتقاء

ہم جن چیزوں کوانسانی اصالتوں اور انسانی شرف و کرامت کے نام سے یاد کرتے ہیں، انسانی اصالتوں کے منکر حضرات کی نظر ہیں پیرض موہوم ہی چیزیں ہیں، البتہ ان حضرات میں سے بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ بعض موہومات ایسی بھی ہیں کہ انسانی معاشرے کی مصلحتیں اور منافع تقاضا کرتے ہیں کہ ان کوقبول کر لیاجائے ور نہ ان کی اپنی کوئی حقیقت نہیں، مثلاً صدافت کی دھو کے اور فریب کاری کے مقابلے میں کوئی اصالت نہیں ہے۔ وہ انسان جو سوچتا ہے کہ سچا ہو یا دھو کے باز، اس کے لئے ان دونوں میں پچھ فرق نہیں، اگرتمام لوگ دھو کے باز ہوجا نمیں تو یہ نسب کے ضرر میں ہوگا۔ اس لئے اگر ہم چا ہتے ہیں کہ بہتر اور زیادہ منفعت حاصل کریں اور نقصان کمتر ہوتو ضروری ہے کہ ان موہومات کوقبول کریں، لہذا فلا سفہ آئے اور انہوں نے لوگوں کو اس بات کی تنقین کی کہ شرف انسانی کا تقاضا ہے ہے کہ انسان سچا ہونہ کہ دھو کے باز، تاکہ لوگوں کے شعور ان موہومات کوقبول کریں۔ منکر گروہ کے نزد یک بیدا لیے موہومات ہیں کہ جولوگوں کے لئے مفید ہیں، لیکن وہ ان کی تر غیب نہیں دیتے، بلکہ برعکس ترغیب دیتے ہیں۔ مثلاً فیٹھ کا فلسفہ کہ جو کہتا ہے کہ ان موہومات کوایک خاص گروہ نے اسنے منافع کے لئے گھڑا ہے اور ان کے برعکس



عمل کرسکتا ہے تواسے چاہئے کہ وہ ان کےخلاف ہی عمل کرے۔

## نششے اور سٹا کے سٹوں کے نظریات کا تقابل

پس دوسر انظریدان تمام چیزوں کوموہوم قرار دیتا ہے، جاہے بیانسانیت کے لئے مفید ثابت ہوں یااصلاً مفید ہی نہ ہوں۔اس ضمن میں منشے کا ایک تول ہے کہ جوعیناً مارکسسٹوں کے نظریات کے بھس ہے۔ مارکسٹ کہتے ہیں کہ ثروت مند طبقے نے اخلاقی قوانین اورخصوصاً ا خلاق کے دینی اور مذہبی اصولوں کومحروم اورغریب طقے کی تسکین کے لئے خلیق کیا ہے تا کہان کی شورش ( فتنه وفساد" بلوائی" )اورانقلاب کی روک تھام کرسکیں، پس دین کواسی طبقے نے گھڑا ہے۔ نٹھے بالکل اس کے برعکس کہتا ہے،اس کے فلسفے کی بنیاد چونکہ انسانی نسل کےارتقاءاورایک طاقتور بڑےانسان ( فوق البشر ) کےظہور پر ہے (جبکہ اس کمال وارتقاء کووہ صرف طاقت وقدرت میں ہی مضمر شمحتاہے ) الہذا کہتاہے کہ کمز ورطبقہ طبیعی طور پر فناکے قابل ہے، جنانجداس نے دین ، اخلاق اورايسے ديگرمسائل کوگھڙا ہے تا كەطاقتور طبقے كاراستەروك سكے ـ" Nature " "طبيعت " کے قانون ارتقاء کی رو سے کمزور بنیادی طور پرختم ہوجانے کے قابل ہے اوراسے ختم ہی ہوجانا چاہتے ۔ضعف و کمزوری سے بڑھ کرکوئی گناہ نہیں، توی کو باقی رہنا چاہئے تا کہ اس سے ایک توی ترنسل وجود میں آئے اور قوی انسانوں کوطبیعت اور نیچر میں کمال حاصل کرنا چاہئے ، نہ کہ کمزور انسانوں کو۔ کمز ورلوگوں کا وجود نابود ہوجانے کے قابل ہیں اورانہیں نابود ہی ہوجانا چاہئے ، کمزور کی تقویت کرنا نہایت غلط کام ہے۔ دین، مذہب، انصاف، عدالت، فدا کاری، ایثار اور قربانی وغیرہ جیسے مفاہیم کمزورلوگوں کی اختراع (ایجاد) ہیں، کیونکہ انہوں نے دیکھا کہ وہ زور کے ذریعے طاقتوروں کا مقابلہ نہیں کر سکتے ،لہٰذاانہوں نے ایسی یا تیں گھٹر لی ہیں اوراس طرح سے وہ



طاقتوروں کی ترقی میں حائل ہو گئے ہیں۔اس کی منطق میں دین کمزوروں کا ساختہ و پر داختہ ہے، تا کہ وہ طاقتوروں کا راستہ روک سکیں ، جبکہ حق ہمیشہ طاقتور کے ساتھ ہوتا ہے یعنی

"الحكم لبن غلب

حق اس کے ساتھ ہے کہ جواس طبیعی تناز عے میں کامیاب ہے،

لہذانشے تمام دینی، مذہبی اوراخلاقی معانی اورمفاہیم کی بالکل نفی کرتا ہے اور کہتا ہے کہ یہ چیزیں کمال کے راستے میں حائل ہیں۔

بہرحال بدوسر انظریہ ہے۔البتہ اور نظریات بھی ہیں کہ جوانسانیت کی اصالت کو قبول

کرتے ہیں، یعنی اسے موہوم نہیں سجھتے ، انسانیت کے ایک حقیقت ہونے کے قائل ہیں، یہ اور
بات ہے کہ وہ اسے فطری بھی نہیں سجھتے ۔ یہ لوگ دوطرح کے ہیں، ایک گروہ انہی لوگوں کا ہے جو
چاہتے ہیں کہ ان با توں کو قبول کرلیں اور ان کے فطری ہونے کا بھی انکار کر دیں۔ پھر وہی پہلے
والا سوال دہراتے ہوئے کہتے ہیں کہ اس کا ننات میں کوئی جا بھی ثابت اور مستقل حقیقت موجود نہیں
ہے، کوئی چیز بھی ثابت اور مستقل نہیں ہے، پس جب کوئی چیز بھی ثابت اور مستقل نہیں ہے تو
انسانیت کیسے ثابت و مستقل نہیں ہے، پس جب کوئی چیز بھی ثابت اور مستقل نہیں ہے تو

انسانیت "یعنی انسانی اصالتیں" بھی ایک منغیر حقیقت ہے کہ جوز انے کے حالات اور تقاضوں کے تابع ہے، ہر زمانے میں انسانی اور اخلاقی اصالتیں اس زمانے کے حالات اور تقاضوں کے مطابق ہوتی ہیں۔ایک زمانے میں "اخلاقی اقدار واقعاً" رہی ہوتی ہیں کہ جومقد س بھی ہیں اور جو انسانیت سے تعبیر کی جاتی ہیں، لیکن جب زمانے کے حالات بدل جاتے ہیں تو یہ اقدار اور اصالتیں بھی ختم ہو جاتی ہیں اور ان کی جگہ نئی چیزیں لے لیتی ہیں کہ اس زمانے میں انسانیت یہی نئی چیزیں ہوتی ہیں، پس بیاصالتیں ثابت اور مستقل نہیں ہیں بلکہ متغیر ہیں۔اس کے علاوہ جس طرح ہم پہلے عرض کر چکے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ بیاصالتیں مطلق نہیں ہیں، بلکہ نبی



(Relative) ہیں۔ یہ فقط زمانے کے اعتبار سے متغیر ہیں، بلکہ زمانِ واحد میں بھی مختلف ماحول اور مختلف حالات میں مختلف ہیں، مثلاً طبقاتی اختلاف اور فرق کو بھی مختلف اور متعدد بنادیتا ہے۔ ہرانسان کے لئے اس کے اجتماعی اور سماجی حالات کے مطابق اخلاق ایک چیز ہے اور یہ چیزاس سے مختلف ہے کہ جو مختلف حالات میں دوسرے لوگوں کے لئے اخلاق ہے۔ اس بارے میں ہم پہلے بحث کر چکے ہیں، لہذا تکرار لازم نہیں ہے، صرف ایک چیز کا اضافہ کرتے ہیں اور وہ یہے:

## انسانی اصالتوں کے ارتقاء کامفہوم

اس مفروضہ کی بنیا دہ جس طرح ہم پہلے کہہ چکے ہیں، یہ ہے کہ اس کا ئنات میں کوئی چیز کھی ثابت و مستقل نہیں ہے، بلکہ تمام چیز یں متغیر ہیں، کیکن اس کی بنیا دتغیر پر ہی نہیں بلکہ تغیر اور تکامل پر ہے۔ اس بات کی وضاحت کرتا چلوں کہ جب ہم کہتے ہیں کہ انسانی اصالتیں ارتقاء پذیر ہیں تواس سے ہم کون سے معنی مرادلیں کہ جو مطلق تغیر سے مختلف ہوں؟ ہرتغیر کوتو ہم ارتقاء و تکامل نہیں کہہ سکتے ، اس لئے کہ تنزل بھی تو تغیر ہی ہے۔

ممکن ہے ایک انسان اپنی انسانیت کے اعتبار سے کامل تر ہوج کے اور اسی طرح ممکن ہے کہ اس کے برعکس ہوجائے کہ جسے ہم اخلاقی خرابی اور پستی کہتے ہیں۔ آیا اخلاقی پستی کا اصلاً کوئی مفہوم ہے بھی یا پھراس کا کوئی معنی نہیں؟ یقیناً معنی ومفہوم توہے بمکن نہیں کہ اس کا کوئی معنی و مفہوم توہے بمکن نہیں کہ ایک حالت کی جگہ دوسری حالت نے لے لی ہے، یہ تکامل وارتقاء ہے، مفہوم نہ ہو۔ اگر کہیں کہ ایک حالت کی جگہ دوسری حالت نے لے لی ہے، یہ تکامل وارتقاء ہے، قطعاً ایسانہیں ہے۔ ارتقاء یعنی کمال ترقی کی طرف قدم بڑھانا یعنی ارتقاء کی طرف بڑھنے والی چیز جب مختلف مراحل کو طے کر رہی ہوتی ہے تو اس میں نہ صرف عدم ثبات ہوتا ہے اور وہ ایک جگہ متوقف (جامد) نہیں ہوتی، بلکہ ایک چیز اور بھی اس میں پائی جاتی ہے، وہ یہ کہ اس کا یہ تغیر کمال کی



طرف ہوتا ہے، یعنی ہم اس کے لئے ایک نقط ابتداء قرار دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس سے یہ چیز کمال اور آگے کی طرف بڑھ چلی ہے، یعنی بعد والے مرحلے میں کہ جونقط آغاز سے عالی تر مرحلہ ہے، یہی زیادہ جم ومقد ارکے ساتھ، پس اگریہ تغیر کمال کی راہ میں انجام پذیر نہ ہوتو یہ حرکت ارتقائی حرکت نہیں ہے۔

اگرہم چاہیں کہ راہ کمال وارتقاء کی ہوتو ہمیں چاہئے کہ ایک امر کوسا منے رکھیں اور بعد میں کہیں کہ وہ امرابتداء سے اس چیز میں پایا جاتا ہے، جبکہ ہم اس امر کو کمال قرار دیں اور بعد کے مرحلے میں یہی امراس چیز میں زیادہ مقدار میں موجود ہو۔ مثلاً سائنس اور صنعت میں تکامل کوہی لے لیں، ایک معاشرہ ایک مرحلے پر سائنس اور ٹیکنالو جی اور اسرار طبیعت (Nature) کے کشف اور اس ہے متعلق معلومات کے اعتبار سے ایک خاص مقام پر ہے، جبکہ دوسرے مرحلے میں تغیر کرجاتا ہے۔

یہاں کیا ہم ہرتغیر کو تکامل کہہ سکتے ہیں؟ اگر بعد کے مرحلے میں یہ لوگ پہلے سے زیادہ جاہل اور نادان ہوجا ئیں، فنی اور صنعتی طاقت کے لحاظ سے کمزور پڑجا ئیں تو کیا ہم کہہ سکتے ہیں کہ انہوں نے ارتفائی مرحلہ طے کیا ہے، اس لئے کہ پہلے کی نسبت فرق پیدا ہو چکا ہے؟ مثلاً پڑھے لکھے لوگوں کی تعداد پہلے کے مقابلے میں کمتر ہے، اسی طرح عمومی معلومات کی سطح بھی پہلے کے مقابلے میں کمتر ہے، اسی طرح عمومی معلومات کی سطح بھی پہلے کے مقابلے میں کہ چونکہ پہلے مرحلے سے تغیر کر چکے ہیں، الہذا ارتفاء ماصل کر چکے ہیں؟

ہرگز ایسانہیں ہے۔ مطلق تغیر کوار تقانہیں کہا جاتا، بلکہ ارتقاءاس وقت حاصل ہوگا، جب یہی معاشرہ بعد کے مرحلے میں کمیت (مقدار) یا کیفیت یا ہر دواعتبار سے پہلے کی نسبت بالاترسطے پر پہنچ جائے، مثلاً اگر پہلے ان پڑھاور جاہل لوگوں کی شرح پچاس فیصد تھی اوراب مقدار کے اعتبار سے یہ ۲۰ فیصد ہوگئی ہے اوراگر پہلے علم ودانش اور معلومات کے اعتبار سے زیادہ سے

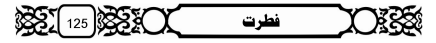


زیادہ ایم اے کی سطح پر تھے تواب بیڈا کٹریٹ (پی ایچ ڈی) کر پچکے ہیں۔ صنعت بھی اسی طرح ہے، یعنی جو پچھان کے پاس پہلے تھاوہ اب بھی ہے، البتہ پچھاضا فے کے ساتھ، دوسرے الفاظ میں وہی چیزان کے پاس بالا ترسطح پر موجود ہے۔ ہمیں چاہئے کہ ارتقاء میں ایک نقط آغاز کمال کو پیش نظر رکھیں اور پھر اسی مبداء نقط آغاز کمال سے ایک راستے کو مدنظر قرار دیں کہ کوئی چیز اس راہ پر دوسرے مرحلے میں بالا ترسطے پر موجود ہوتو اسی کو ارتقاء کہتے ہیں۔

# انسانی معاشرے کے ارتقاء کی اقسام

## ا طبیعت (Nature) کے ساتھ انسانی را بطے میں ارتقاء

انسانی معاشرے کی ترقی اور تکامل کئی طرح سے ہے (فلسفہ تاریخ میں "ارتقاء" کے باب میں اس چیز پر بحث کی جاتی ہے)، جب ہم کہتے ہیں کہ انسانی معاشرہ راہ ارتقاء طے کر رہا ہے توایک وقت ہماری مراد فنی مسائل ہوتے ہیں، یعنی انسان طبیعت کے حوالے سے ترقی کے مدارج طے کر رہا ہے۔ انسان طبیعت سے مربوط ہے اور ہمیشہ اس سے معرکہ آرائی کی حالت میں ہے، وہ چاہتا ہے کہ طبیعت پرغالب آجائے اور اس پر مسلط ہو کر اس سے اپنی خدمت لے اور اس میں شک نہیں کہ انسانی معاشرہ طبیعت کے حوالے سے تکامل (ارتقائی) کے مراحل طے کر چکا ہے اور کر رہا ہے۔ اس لحاظ سے اگر ہم گزشتہ ادوارکو مدنظر رکھیں تو یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہے کہ جس چیز کو آج ہم ٹیکنا لوجی، صنعت، "کا کنات میں تصرف" یا "طبیعت پر تسلط" کے نام سے کہ جس چیز کو آج ہم ٹیکنا لوجی، صنعت، "کا کنات میں تصرف" یا "طبیعت پر تسلط" کے نام سے



یادکرتے ہیں،روز بروزتر قی کررہی ہےاوراس میں اضافہ مور ہاہے۔

## ۲۔معاشرتی ڈھانچے کے باہمی روابط میں ارتقاء

دوسرا مسکدانسانوں کے باہمی روابط کا ارتقاء ہے، لیکن مراد مجموعی طور پر معاشرتی و هانچ کے باہمی روابط ہیں، یعنی معاشرہ انتظامی اعتبار سے ایک زندہ موجود کے مانند ہے کہ جنتا سادہ اور بسیط ہو، اس میں شعبوں کی تعدادجس قدر کم ہو، وحدت و بساطت کی حالت زیادہ ہو گی۔ جس قدر تکامل کے مراحل طرح تا ہے، اتناہی اعضاء، اجزا اور شعبوں کے اعتبار سے پیچیدہ ہوتا جا تا ہے، جس قدر کا مختلف شعبوں میں زیادہ تقسیم ہوتا ہے، اس قدر اس پیچیدگی میں اضافہ ہوتا جا تا ہے، جس قدر کا مختلف شعبوں میں زیادہ تقسیم ہوتا ہے، اس قدر اس پیچیدگی میں اضافہ ہوتا جا تا ہے۔ بے شک اس لحاظ سے بھی انسانی معاشرہ ترقی کر چکا ہے، مثال کے طور پر آخ کے اور پیچاس سال پہلے کے ایرانی معاشرہ ترقی کر چکا ہے، مثال کے طور پر آخ کے اور پیچاس سال پہلے کے ایرانی معاشرہ کے کہ پہلے پیسماشرہ ایک نوزائیدہ حیوان کی ما نند کم اعضاء پر مشتمل تھا، روز بروز اس کے اعضاء میں اضافہ ہوتا گیا۔

مثلاً کسب معاش کہ جومبادلات کا ذریعہ ہے اور وسائل زندگی فراہم کرتا ہے، کے اعتبار سے کوئی اگر مختلف پیشوں کا شار کرتا تو پور ہے تہران میں شاید دس نے زیادہ پیشے نہ تھے، لیعنی اس وقت معاشرہ اس سے زیادہ پیشوں کا تقاضانہیں کرتا تھا۔ دیہا توں میں جاتے تو دیکھتے کہ ایک ہی دکان ہے، جو پچھ بھی چاہئے وہاں کہ ایک ہی دکان ہے، جو پچھ بھی چاہئے وہاں سے ملے گا۔لیکن جیسے جیسے معاشرہ ترقی کررہا ہے اور آپ دیکھر ہے ہیں کہ صنعتی ترقی کے باعث ایسے نئے پیشے وجود میں آرہے ہیں اور ایجاد ہوئے ہیں کہ جو پہلے نہیں تھے، مثلاً میوزک سنٹر کہ جن کا پیشہ یہی ہے کہ کیشیں شیپ کر کے بیچے ہیں، ان کیسٹوں میں بعض مذہبی کیسٹیں بھی ہیں، جن کا پیشہ یہی ہے کہ کیسٹیں ٹیپ کر کے بیچے ہیں، ان کیسٹوں میں بعض مذہبی کیسٹیں بھی ہیں،



بعض دکانیں توصرف مذہبی کیسٹ ہی فروخت کرتی ہیں، دفتری کام بھی اسی طرح ہیں۔مختلف وزار توں کو دیکھیں کہ (ابھی ممکن ہے کسی حد تک بعض امور مصنوعی اور بناوٹی ہوں،کیکن زیادہ تر ایسے ہیں کہ وہ واقعاً اجتماعی طور پرضروری ہیں )۔

ناصرالدین شاہ کے زمانے میں زیادہ سے زیادہ ایک دووزیر تھے جوتمام امورنمٹاتے تھے۔آج اگرمختلف وزارتوں کےامورکو واقعاً انجام دینا چاہیں توصرف ایک کام مثلاً یانی اور بجلی کے محکمے کا کام ناصرالدین شاہ کے زمانے کے تمام امور کے برابر ہے۔اس لحاظ سے بھی انسانی معاشرہ تکامل (ارتقاء) حاصل کر چکا ہےاور بیصرف ایران سے مختص نہیں ہے، بلکہ یوری دنیااسی طرح ہے، پیشوں کے زیادہ ہونے اور کاموں کی مختلف شعبوں میں تقسیم ہونے، مہارت (صنعت وحرفت) کے مختلف شعبوں کے زیادہ ہونے کی وجہ سے معاشرے میں یک رنگی (لوگوں کی آپس میں مشابہت) ختم ہورہی ہے اور یہ چیزعمرانیات (Sociology) کے لحاظ سے بھی کافی اثر رکھتی ہے، کیونکہ انسان اپنے کام سے مشابہت رکھتا ہے اور اس طرح کام انسان سے مشابہت رکھتا ہے، نیز کام انسان کی تعمیر میں بھی موثر ہے۔ اس زمانے میں جبکہ کام اور بیشے زیادہ نہ تھے، مختلف انسان ایک دوسرے سے آج کی نسبت زیادہ مشابہت رکھتے تھے۔ آج کل کام ا نے پھیل گئے ہیں کہ کاموں کی مختلف انواع میں زمین وآ سان کا فرق ہے، مثلاً ایک آ دمی کہ جس کی زندگی کوئی کام کرتے ہوئے گزری، دوسرے آ دمی سے لازمی طوریرا نتہائی مختلف ہوگا کہ جس کا سروکارکسی اور کام سے ہے اور حقیقت میں بید ومختلف رومیں ہیں اور بیا یک الیی مشکل ہے کہ جوخواہ مخواہ وجود میں آئی ہے۔

اس لحاظ سے بھی تکامل (ارتقاء) مفہوم رکھتا ہے، یعنی اس ابتدائی دور میں، جب ہم کہتے ہیں کہ انسان ایک زندہ موجود کی صورت میں سامنے آیا، بیدایک ایسے تقسیم شدہ اجتماع کی مانند تھا کہ جوتمام کا تمام ایک ہدف اور مقصد کے حصول کے لئے کوشاں تھا۔ اسی جہت سے انسانی



معاشرہ زمانے کے ساتھ ساتھ زیادہ ترقی یافتہ ہوتا گیا، یعنی جو پچھے پہلے دور میں اس کے پاس تھا وہ بعدوالے زمانے میں بھی اس کے پاس ہے، البتہ اضافے کے ساتھ، یعنی ہر دور میں اس اصل میں پچھے نہ پچھاضا فہ ہوتا گیا اور بعدوالے زمانوں میں بہی چیزایک بالا تر اور برتر سطح پر بہنچ گئی۔ بہی وجہ ہے کہ تکامل (ارتقاء) مطلق تغیر کانام نہیں ہے، تکامل کے لئے معیار کا ہونا ضروری ہے، بہی وجہ ہے کہ تکامل (ارتقاء) مطلق تغیر کانام نہیں ہے، تکامل کے لئے معیار کا ہونا ضرور زیادہ بعنی جو پچھے پہلے مرحلے میں اس کے پاس تھا، بعد کے مرحلے میں وہی چیز بیشتر، کامل تر اور زیادہ ہو، دوسرے الفاظ میں" تکامل" کے لئے ایک خاص مقدار اور ایک خاص راستہ ان شرائط کے ساتھ ضروری ہے۔

#### ٣\_انسانيت مين تكامل (ارتقاء)

یہاں اگر ہم انسانی اقدار کے اصول کوفطری اور مستقل مان لیں تہمی تکامل (ارتقاء)

کوئی معنی پیدا کرے گا، مثلاً جیسا کہ ہم کہہ چکے ہیں، انسانی اقدار (جبتجوئے حقیقت) میں سے

ایک قدر ہے۔ اگر حقیقت کی تلاش وجبجو اور طلب میں پہلا انسان ہی حقیقت جو (مثلاثی
حقیقت) اور حقیقت خواہ (طالب حقیقت) تھا، بعد کے دور میں اس خطلب حقیقت میں ترقی

گی اور پہلے سے زیادہ حقیقت سے وابستہ اور حقیقت طلب ہوگیا ہے تو اس نے تکامل (ارتقاء)

ماصل کیا ہے۔ زیبائی سے محبت بھی اسی طرح ہے، اگر جمال اور زیبائی خود معیار ہواور ایک معین
مفہوم رکھتی ہوتو اس میں بھی تکامل (ارتقاء) بامعنی ہوگا۔ پہلا انسان زیبائی کو پہند کرتا تھا اور

آئے کا انسان بھی اس سے محبت کرتا ہے۔ پہلا انسان اگر کسی چیز سے محبت کرتا تھا، تو آئے کا انسان

اس سے بڑھ کر اس چیز سے محبت کرتا ہے اور یہی حال ہنر (Art) کا ہے کہ جوتخلیق زیبائی (جمال) ہے، یعنی پہلا انسان تخلیق زیبائی (جمال) کرتا تھا، جبکہ آئے کے انسان نے اسی میں



ترقی کی ہے۔ خیر اور اخلاقی فضائل نیزعشق و پرستش بھی اسی طرح ہی ہیں، لیکن اگر تکامل (ارتقاء) کو ابتداء سے ہی تغیر محض سمجھ لیں، یہاں تک کہ اس کے لئے وحدت راہ ہی کے قائل نہ ہوں، فیٹی اس کے لئے کسی معیار کے معتقد نہ ہوں، مثلاً یہ کہیں کہ پہلے زمانے کا انسان اپنے زمانے میں جبتوئے حقیقت کو اپنے لئے ایک قدر سمجھتا تھا اور انسانیت کا معیار حقیقت جوئی تھا، لیکن آج یہ معیار تبدیل ہو گیا ہے اور جبتوئے حقیقت کی جگہ کسی اور چیز نے لے لی ہے، اس صورت میں کس طرح آب اس کا نام" تکامل" (ارتقاء) رکھیں گے؟

معیار کا ثابت و مستقل ہونا انسان کے ثابت اور مستقل ہونے سے مختلف ہے۔ ان دو

کوآپس میں خلط ملط کر دیا جاتا ہے اور خیال کیا جاتا ہے کہا گرانسانیت کے معیار کو، کہ جو مدار اور

راہ انسانیت ہی ہے، ثابت و مستقل جھیں تو یہ یوں ہے کہ جیسے انسان کو ثابت سمجھا جائے اور اس

کی مثال اس طرح ہے کہ جیسے ہم کہیں کہ سورج کے اردگر دز مین کا مدار ایک معین اور ثابت مدار

ہے، یعنی زمین جب سورج کے گردگھوتی ہے تو ایک بھنوی شکل کے مدار میں حرکت کرتی ہے اور

سورج سے اس کا فاصلہ فلاں مقدار سے کم اور فلاں مقدار سے زیادہ نہیں ہوتا، موسم بہار میں اس

قدر فاصلہ ہوتا ہے اور خزاں میں اتنا، گرمیوں میں اس قدر اور سردیوں میں اتنا۔ کوئی یہ کے کہ پس

آپ تو زمین کو ثابت سمجھتے ہیں، نہیں ایس بات نہیں ہے، زمین متحرک ہے، کیکن اس کی حرکت

ایک ثابت اور مستقل مدار میں ہے۔

زمین کے ثابت ہونے کا مطلب سے ہے کہ زمین اس مدار میں کسی ایک جگہ پر ہی قائم ہے۔ البتہ زمین دوطرح سے متحرک ہوسکتی ہے، ایک سے کہ ایک معین مدار میں حرکت کرے، چاہے سے مدار خطمتنقیم ہو یا خطمنحنی، مدار بیضوی شکل کا ہو یا دائرہ کی شکل کا۔ دوسرا سے کہ ایک اضطرابی حرکت ہو، بھی اس طرف اور بھی اپنی پہلی جگہ پرلوٹ جائے، البتہ ایسی مکانی حرکتوں میں ایک خاص علت کی وجہ سے تکامل (ارتقاء) فرض نہیں کیا جا



سکتا، پس حرکت کے مدار کا ثابت ہونااوراس کے راہتے کامعین ومشخص ہونا،اس بات سے جدا اور مختلف ہے کہ کوئی وجودا صلاً متحرک نہ ہواور ثابت ہو۔

اس کی مثال یوں ہے کہ جیسے اگر" اپالوون" (اپالواول) کا راستہ یہاں سے چاندتک معین کر دیا گیا ہے اور یہ معین شدہ راستہ پہلے کاغذ کے صفح پرترمیم (نقش) کیا گیا ہے، یہاں تک کہ یہ جھی مشخص ہے کہ مثلاً اڑتا لیس گھٹے اور اسنے منٹ اور اسنے سینڈ میں اس خط پر وہ کس جگہ ہوگا اور یہ جھی معلوم ہے کہ چاند پر کہاں اتر ہے گا یالینڈ (Land) کرے گا؟ تو یہ کہیں کہ پس اپالوتو ثابت ہے۔ نہیں! ایسی بات نہیں ہے، اس کا راستہ شخص ہے اور راستے کا مشخص ہونا خود شے کے ساکن ہونے سے مرادیہ ہے کہ ایک معین فاصلے پر رک جائے ، نہذ مین کی طرف آئے اور نہ چاندگی طرف جائے۔

فطرت اور انسانیت کے لحاظ سے انسانی معاشرے کا تکامل (ارتفاء) وہ لوگ کہ جو
انسان کے متحرک ہونے اور معیار انسانیت کے مترکز کی ہونے کو ایک سیجھتے ہیں، وہ سخت اشتباہ
(فاحش غلطی) کے مرتکب ہوئے ہیں۔ای وجہ سے ہم کہتے ہیں کہا گرہم انسانی فطرت کے قائل
ہوں، یعنی انسانیت کے معیار کو ثابت و مستقل سمجھیں کہ جس کی بنیاد فطرت انسانی ہی ہے، تبھی
انسانیت کوئی معنی و مفہوم پیدا کرتی ہے، ناصرف انسانیت بلکہ تکامل (ارتفاعی) انسانیت بھی اسی
وقت معنی و مفہوم پیدا کر ہے، للبذا آج کل علاء اس بارے میں پس و پیش ہیں اور " فلسفہ تاریخ"
میں یہ بحث شدت اختیار کرگئی ہے کہ کیا انسان اس چیز میں کہ جسے " انسانیت " اور " معنویت "
میں یہ بحث شدت اختیار کرگئی ہے کہ کیا انسان اس چیز میں کہ جسے " انسانیت " اور " معنویت "
(روحانیت ) کے نام سے یاد کیا جاتا ہے، تکامل (ارتفاء) حاصل کر چکا ہے یانہیں؟

"ویل ڈیورنٹ" نے اپنی کتاب" درسہای تاریخ" (کتاب کے فارس ترجے کا نام) میں اس بحث کاعنوان بیقر اردیا ہے،" کیا ترقی حقیقت وواقعیت رکھتی ہے؟"البتہ اس میں اسے شک وشبہ نہیں ہے کہ انسان نے صنعت میں ترقی کی ہے، لیکن کیا انسان نے انسانیت میں بھی



ترقی کی ہے؟ یہ مسلمہ ابھی زیر بحث ہے۔ اس میں شک نہیں کہ انسان نے فن، ٹیکنالو جی (صنعت) اور طبیعت سے مربوط امور میں تکامل (ارتقاء) حاصل کیا ہے، نیز معاشرے کے انتظامی ڈھانچ کے اعتبار سے بھی تکامل حاصل کر چکا ہے، لیکن جس چیز میں تر دد ہے وہ انسانیت میں تکامل (ارتقاء) ہے۔

بعض لوگ تو یہاں تک کہتے ہیں کہ اصلاً اس میں لفظ "Progres" (ترقی) کوہی ختم کر دینا چاہئے ، کیونکہ اس نام کی کوئی چیز موجو ذہیں ہے۔ کتاب "تاریخ چیست" کا مصنف خود اس نظریے کا مخالف ہے وہ کہتا ہے کہ ایسانہیں ہے بلکہ انسانی پہلو کے اعتبار سے بھی ترقی ہوئی ہے ، لیکن اس ترقی کی رفتار دوسری چیزوں میں تکامل (ارتقاء) کی رفتار سے ہم آ ہنگ نہیں اور یہ ترقی انتہائی ست رفتار تھی ، لیکن اس ضمن میں مختلف نظریات نقل کرنے کے بعد کہتا ہے کہ نہیں ، انسان نے اس جہت سے بچھ ترقی نہیں کی ۔

# مار کسزم اورانسانی معاشرے کا انسانیت میں تکامل (ارتقاء)

مارکسزم کے ماننے والے مجبور ہیں کہ انسانیت کے لئے کسی معیار کے قائل نہ ہوں اور تکامل (ارتقاء) کو فقط ایک فقطی یا ایک امراعتباری اور آلات پیداوار کے تکامل (ارتقاء) کا طفیلی مسئلہ قرار دیں، اس میں شک نہیں کہ آلات پیداوار ترقی کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں جب بھی آلات پیداوار ایک نیا تکامل (ارتقاء حاصل) پیدا کرتے ہیں، ہر مرحلہ پر ایک نئے اخلاق کا تقاضا ہوتا تقاضا کرتے ہیں، چونکہ یہ نیا اخلاق آلات پیداوار کے تکامل (ارتقاء) یا فتہ مرحلے کا تقاضا ہوتا ہے، لہذا ہم کہتے ہیں کہ اخلاق نے تکامل (ارتقاء) پیدا کیا ہے، جبکہ ہماری نظر میں دونوں باہم لازم وملزوم نہیں ہیں۔



اولاً ہم اسے اس طرح سے مطلق طور پر تسلیم نہیں کرتے کہ آلات پیدا وارا پنے تکامل (ارتقاء) کے ہر مرحلے میں ایک خاص اخلاق کا تقاضا کرتے ہیں، اصول اخلاق میں ہم اس امر کو تسلیم نہیں کرتے۔ آلات پیدا وار کسی بھی مرحلے میں ہوں، اخلاق کے اصول ایک سے رہے ہیں۔ ان کی بات تو بالکل ایسے ہے جیسے کوئی کے کہ کسی کے مال میں خیانت کرنا، اس زمانے میں خیانت کرنا, اس زمانی اس خیانت کرنا, اس زمانی کی عزت پر خیان کرنا ہیں ہوری کرنے کے لئے موم بتی لے کرجا یا کرتے تھے یا کسی کی عزت پر حملہ کرنا اس دور میں براتھا، لیکن آج جبکہ بحلی کا زمانہ ہے، اب بھی تم کہتے ہو کہ انسان کا چوری کرنا یا کسی کی عزت بر برطنہیں۔ اس پہلو سے قطع نظر ان کی ہیہ بات بنیا دی طور پر انسانی اصالتوں (بنیا دوں) کی نفی ریونہیں۔ اس پہلو سے تو انسانی اصالتیں بالکل ہے معنی ہوکررہ جاتی ہیں۔

اگرہم آلات پیداوار کے تکامل (ارتقاء) کوانسانی تکامل (ارتقاء) قرار دیں تواس کا مطلب تو یہ ہوا کہ خودانسانیت کاانسانیت ہونے کے اعتبار سے کوئی تکامل (ارتقاء) نہیں ہے۔ ان کے بقول آلات پیداوار جب تکامل (ارتقاء) حاصل کرتے ہیں تو تکامل (ارتقاء) کے ہر مرحلے میں خاص انسانی روابط کا تقاضا کرتے ہیں۔ یہ تمام روابط قانون، حکومت، ہنر، زیبائی اور اخلاق کی طرح سے عمارت ہیں، نہ کہ بنیا داور بیسب آلات پیداوار کے ساختہ پرداختہ اورا نہی کے تابع اور طفیلی ہیں اور کیونکہ آلات پیداوار ان کے متقاضی ہیں۔ لہذا ہم کہتے ہیں کہ ان میں تکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ہے، لہذا یہ فقط نام رکھنے کے برابر ہے، ورنہ ایک حقیقی چرنہیں ہے کہ ہم کہہ سکیں کہ سی چیز میں تکامل پیدا ہوا ہے، لہذا ہوا ہے، بلکہ ایک چیز ختم ہوئی ہے اور اس کی جگہ ایک اور چیز آگئی ہے۔

ایک چیز کے ختم ہونے کے بعد کوئی نئی چیز اس کی جگہ لے لے تو کیا کہا جا سکتا ہے کہ تکامل (ارتقاء) ہوا ہو، نہ سقوط اور یہ بھی ممکن ہے کہ اصلاً نہ تکامل (ارتقاء) ہوا ہو، نہ سقوط اور یہ بھی ممکن ہے



که سقوط ہوا ہو، ہم کس معیار کے مطابق کہہ سکتے ہیں کہ نکامل (ارتقاء) حاصل ہوا ہے؟ کوئی بھی معیار نہیں ہے کہہ معیار نہیں نکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ہے۔ ہم کیسے کہہ دیں کہ ان میں بھی تکامل (ارتقاء) پیدا ہوا ہے؟ لہٰذا اخلاق متغیر کا پیدا ہوا ہے؟ لہٰذا اخلاق متغیر کا پیدا ہوا ہے؟ لہٰذا اخلاق متغیر ہیں، کسی اعتبار سے بھی انسانی اصالتوں کی تو جینہیں کرتا۔

## نظریه وجودیت (Existentialism) اورانسانیت اصالتیں

اس سلسلے میں ایک اور نظریہ" ایکزس ٹینشلزم" ہے۔اس کے حامیوں نے بھی کوشش کی ہے کہ انسانی اصالتوں کے لیکوئی بنیا دفراہم کریں، مگریوں کہ کائنات اور انسان کے مادی ہونے کے نظریے کوکوئی نقصان نہ پہنچے انہوں نے بھی ایک ایسی بات کی ہے کہ جوان سے پہلے بھی کہی جا چکی ہے(ان فلسفوں کی زیادہ تر بنیا وفلٹ ہیگل ہے، مارکسزم بھی اورا بگزس فینشلزم بھی دونوں کا ریشہ (سلسلہ) فلسفہ ہیگل سے جاملتا ہے اور کیا جات صحیح طور پر کہی گئی ہے کہ ہیگل نے یورپ کے فلنفے کی صورت بدل کرر کھ دی ہے )۔سب سے پہلے مسئلہ کہ جس میں ان کی راہ فلسفہ مشرق سے مختلف ہوجاتی ہے، بیہ ہے کہ فلسفہ مشرق، مثلاً بوعلی سینا وغیرہ کہتے ہیں کہ خیر دوطرح کی ہے(خیریعنیالییخواہش جوانسان کےاندر سے پھوٹے)،ایک خیرمحسوں اور دوسری خیرمعقول۔ وہ چیزیں کہ جنہیں انسان حسی اور مادی لحاظ سے جاہتا ہے وہ خیرمحسوں ہیں۔ دوسرےالفاظ میں ہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ پہلی وہ خواہشات ہیں جوانسان کی زندگی اور وجود سے وابستہ ہیں اور دوسری قسم کی خواہشات وہ ہیں کہ جنہیں روحانی پہلو سے انسان چاہتا ہے، وہ منفعت یا سود کے الفاظ اگر استعال کریں تو خیرمحسوں .....استعال کریں ۔مثلاً کہتے ہیں کہ علم خیر ہے،کیکن خیر معقول،البنة روٹی، یانی خیر ہے،لیکن خیرمحسوں اورانسان مجبور ہے کہ وہ اس چیز کی جشجو کر ہے

الْكِيْ الْكِيْنِ الْكِينِ الْكِيْنِ الْكِيْنِي الْكِيْنِ الْكِينِ الْكِيْنِ الْكِيْنِي الْكِيْنِ الْكِينِي الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِي الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِي الْكِيْنِي الْكِيْنِي الْكِيْنِ الْكِيْنِ الْكِيْنِي الْكِيْنِ الْكِيْنِي الْكِيْنِي الْكِيْنِ الْكِيْنِي الْكِيْنِيِي الْكِيْنِي الْكِيْنِي الْمِيْلِي الْكِيْنِي الْكِيْنِي الْكِيْنِي الْكِيْنِي الْكِيْنِي الْكِيْلِي الْمِيلِيِي الْكِيْلِي الْكِيْلِي الْمِيلِي الْمِيلِي

جسےاس کا وجدان اپنی گہرائی کے ساتھ خیر قرار دیتا ہے، فطر تًا نسان اپنی قرار دی ہوئی خیر کی جشجو میں رہتا ہے۔اگر ہم کہیں کہ خیر ہونے کا معیار کیا ہے؟ تو کہتے ہیں خیر کا معیار کمال ہے، یعنی اس خیرتک پہنچ کرانسانی وجود کوتقویت ملتی ہےاوروہ تکامل (ارتقاء) حاصل کرتا ہے۔فلسفہ مزنگ کے ماننے والے چونکہ ہر گزنہیں چاہتے کہ غیرمحسوں کی حقیقت ووا قعیت کوقبول کریں،الہذاوہ کہتے ہیں کہ حقیقت وہی ہے کہ جو مادی اورمحسوس ہے، اس کے علاوہ کچھنہیں، لہذاوہ مجبور ہیں اور پینہیں کہہ سکتے کہ انسان دوطرح کی خیر کا حامل ہے۔جولوگ دوطرح کی خیر کے قائل ہیں وہ دوطرح کی حقیقت ..... کے قائل ہیں، وہ انسان کے لئے دوطرح کی حقیقت کا نظریدر کھتے ہیں اور عالم ہستی میں بھی دوطرح کی حقیقت کے قائل ہیں۔انسان حقیقت محسوس کے ذریعے سے خیرمحسوس کی جستجو کرتا ہے اور حقیقت معقول کے ذریعے سے خیر معقول کی جنتجو کرتا ہے اوراس لحاظ سے کہ وہ بہر حال خیر ہی کی جشجو کرتا ہے، ہر دو پہلوؤل ہے ایک ہی ہے۔اگروہ علم کی جشجو کرتا ہے توجشجو کرتا ہے کہ جوخیر معقول ہےاورا گر دولت کی جنتجو میں ہے تو پیجی ایک حقیقت ہےاوروہ حقیقت کی جنتجو میں ہے،البتہ پیذیرمحسوں ہے۔ان کے کام کی بنیاد چونکہ اس پر ہے کہ حقیقت صرف محسوس اور مادی ہے،لہذاان کا کہنا ہے کہانسان یا خیر کی جنتجو میں ہے، یعنی مادی منفعت کی تلاش میں ہے یا ایسی چیز کی تلاش میں ہے کہ جوکوئی چیز نہیں فقط قدر (Value) ہے۔ یہی سود اور قدر کےالفاظ فلسفہ یورپ میں آئے ہیں اور بیانسانی فلفے سے کتنا بڑاانحراف ہے۔اسی مقام پروہ لوگ کہتے ہیں کہ انسان سوداور منافع کی تلاش میں ہے اور سود یعنی الیمی چیز جس میں خیر ہے،عقل بھی مجبور ہے کہ کہے کہاس کی جشجو کر کہ بیام منطقی بھی ہے یا پھرانسان ایس چیزوں کی جشجو کرتا ہے کہ جن میں خیر نہیں ہے اور عقل بھی کہتی ہے کہان کے پیچھے نہ جا،لیکن انسان جاتا ہے اوراس طرح سے ایک غیرعقلی اورغیرمنطقی کام انجام دیتا ہے،ایسےغیرعقلی اورغیرمنطقی امور کے پیچھے جاتا ہے کہ منطق اور عقل جس کا ہر گز حکم نہیں دیتی ۔ یوں ان لوگوں کے نز دیک وجودانسانی میں ایک طرح کا تضاداور



ایک طرح کا امر نامعقول ہے، چونکہ انسان ایسی چیزوں کی جنجو کرتا ہے کہ جن میں اس کے لئے کوئی خیر نہیں ہے، لہذا اس کا میطر زعمل عقل سے ہم آ ہنگ نہیں۔ کیا انسان کے سارے کا معقل سے ہم آ ہنگ نہیں۔ کیا انسان کے سارے کا معقل سے ہم آ ہنگ ہیں۔ کیا انسان کے سارے کا مول کو انسان سے ہم آ ہنگ ہیں؟ انسان غیر عاقلانہ، نامعقول اور غیر منطقی کا م کرتا ہے۔ وہ ایسے کا مول کو انسان کے غیر منطقی کا م قرار دیتے ہیں، لہذا تو جیہ کرتے ہوئے وہ مجبور ہیں کہ انہیں فقط قدر (Value) کا نام دیں، نہ کہ خیر کا۔ گویا ان چیزوں کی جنجو خیر کی جنجو نہیں ہے اور یہ امر اختیار کرنے کے قابل نام دیں، نہ کہ خیر کا۔ گویا ان چیزوں کی جنجو خیر کی جنجو نہیں ہے اور یہ امر اختیار کرنے کے قابل نہیں ہیں۔ کریں، کیونکہ ان گزو میک تو خیر فقط محسوں اور مادی ہے، جبکہ یہ قدار صرف محسوں اور مادی ہیں۔ نہیں ہیں۔

کیانسبیائی انسان کے لئے ایک محسوس اور مادی چیز ہے؟ کیا یہ کوئی جم رکھتی ہے؟ کیا فضیلت کوئی حقیقت رکھتی ہے؟ کیاحقیقت کوئی حقیقت رکھتی ہے؟

ایک طرف تو یہ لوگ ان امور کوغیر منطقی اور غیر عاقلانہ قرار دیتے ہیں اور دوسری طرف دیکھتے ہیں کہ معاشرے میں بینہیں کہا جاسکتا کہ یہ تمام امور موہوم ہیں اور ان کی کوئی حقیقت نہیں ۔ اس فلفے نشٹے اور دیگر فلسفیوں کے نظریات کے لازی نتیجے کے طور پر کہیں کہ یہ سب امور موہوم ہیں، حقیقت نہیں ہے ۔ عقل موہوم ہیں، حقیقت نہیں ہے ۔ وہنی ہے جومنفعت ہے، جو پچھ منفعت کے علاوہ ہے حقیقت نہیں ہے ۔ عقل محمی کہتی ہے کہ اس کے پیچھے نہ جاؤ، جولوگ جرات رکھتے تھے انہوں نے یہ کہد دیا اور جن میں اتنی جرات نہ تھی، در پردہ اسی بات کوایک اور شکل میں کہد گئے ۔ کسی نے کہا کہ اقدار تکامل حاصل کر چکی ہیں، تو دوسرے نے کسی اور طرح سے یہ بات کہہ دی ۔ ایگزس مینشلسٹوں (وجودی فلسفیوں) نے ایک راہ حل نکالی اور وہ یہ کئے جانے والے امور (ایک کتاب ہے کہ حسکانام" جدال طرح کے تخلیقی امور ہیں، نہ کہ کشف کئے جانے والے امور (ایک کتاب ہے کہ حسکانام" جدال بامدی" ہے، کتاب پڑھنے کے لائق ہے۔



بات بوں ہے کہ کسی مارکسٹ نے ایک صاحب کا انٹروبولیا۔ان صاحب کا کہنا ہے کہان کے انٹر دیومیں تبدیلیاں کر کے شائع کیا گیا ہے، لہذا وہ مذکورہ کتاب کے مقدمے میں بیہ یات ککھتے ہیں اورانٹر ویوکر نے والے کو دنیا جہان کی گالیاں دیتے ہیں اور پھر کہتے ہیں کہاں میں اس انٹرو یوکومن وعن شائع کررہا ہوں۔اس کتاب کے دو حصے ہیں، پہلے حصے میں زندگی، تکامل (ارتقاء)اورایسے ہی امور کی اقدار کوزیر بحث لایا گیاہے، کتاب کا دوسرا حصہ جدید شاعری اور آ زادنظم کے بارے میں ہے۔اعتراض کرنے والاعجیب طرح کےسوال کرتا ہے، وہ شروع میں اس فلنفے کا جا می بن حاتا ہے کہ جس کے مطابق کسی بھی چیز کی کوئی حقیقت نہیں یا کم از کم اس فلنفے کا دفاع کرتا ہے کہ ہرچیز ہے معنی اور بے حقیقت ہے اور زندگی کے لئے ایک راہ حل کے علاوہ دوسری راہ نہیں اوروہ ہےخودکثی ۔وہ فلیفہ خودکثی کا پیرو ہے،اب وہ خود،خودکثی کیوںنہیں کرتا؟ ہیہ سوال اسی سے یو چھاجا ناچاہئے ۔ دوسر ہے ساچپ چاہتے ہیں کہاس نظریے کور دکریں اور آ ہستہ آ ہستہ اسی مسلما قدار تک پہنچ جاتے ہیں ، یہاں پہنچ کروہ ایگزس ٹینشلزم کی منطق کی پیروی کرتے ہیں ( کیونکہ مارکسزم ان مسائل میں نارسا ہے، بلکہ بہت ہی نارسا ہے )، وہ صاحب کہتے ہیں کہ اقدارتخلیقی امورین،نه که کشف ہونے وال لر)۔

کشف کئے جانے والے امور سے مرادوہ امور ہیں جو حقیقت رکھتے ہیں۔انسان علم و استدلال اور عاقلانہ (دانشمندانہ) طریقے ہے، جو چیز بھی حقیقت رکھتی ہے، اس کو کشف کرتا ہے، کیکن اقداران امور میں سے ہیں کہ جنہیں انسان تخلیق کرتا ہے۔ یہ پہلے سے موجود نہیں کہ انسان انہیں کشف کرلے بلکہ انسان خود انہیں وجود میں لاتا ہے اور تخلیق کرتا ہے۔اقدار کے بارے میں ایکزس مینشلسٹوں (وجودیوں) کا نظریہ بس یہی کچھ ہے، لہذا آج کل ادب میں یہ بارے میں ایکن سے خلا اور بے میں ایکن کے این فلا اور بے میں ایکن کے این فلا اور بے میں مثل است فلا اور بے میں مثل مطلب تو یہ ہے کہ اپنی فلیعت میں مثلاً معنی ہے۔انسان اقدار کی تخلیق کرتا ہے، لیمنی خیجہ اس کا مطلب تو یہ ہے کہ اپنی فلیعت میں مثلاً



ایثار اور" آثرہ" (عربوں کے بقول) دونوں برابر ہیں،عدل وظلم مساوی ہیں۔ اپنی ذات میں تو عدل وظلم میں کوئی فرق نہیں ہے، کیکن انسان عدل کی قدر واہمیت کا قائل ہے کہ جس سے عدل ظلم سے مختلف ہوجا تا ہے اور اہمیت کا حامل بن جا تا ہے۔

یے قدرواہمیت انسان سے عطا کرتا ہے جس طرح کہ انسان ہی نے ایٹارکواہمیت دی اور اسے" آثرہ" سے جدا کر کے قدرواہمیت کا حامل بنادیا۔اگرآپ کہتے ہیں کہ عدل ظلم سے بہتر ہے، صدق جھوٹ سے بہتر ہے اورامانت خیانت سے بہتر ہے، ییسب اپنی ذات میں مساوی ہیں۔ بہتر ہے کہ جوائیس قدرو قیت عطا کرتا ہے۔

ان حضرات سے بید پوچھنا چاہئے کہ" انسان قدر (value) کی تخلیق کرتا ہے" سے تمہاری کیا مراد ہے؟ ایک دفعہ اس کا معنی ایوں بنتا ہے کہ انسان ایسی چیز کو، کہ جس کی کوئی حقیقت کا نہ ہو، حقیقت عطا کرتا ہے، یعنی اس سے پہلے اس کی کوئی حقیقت نہ تھی، انسان نے اسے حقیقت کا جامہ بہنا یا اور اب اس چیز کا شار حقیق امور میں ہونے لگا ہے۔ واضح ہے کہ یہ کوئی الیسی اشیاء نہیں بیل کہ انسان انہیں بنائے اور تخلیق کر بے۔ انسان کی قدر تخلیق فن وصنعت میں ہے، وہ کسی مادہ پر کام انجام دیتا ہے اور اس کو ایک خاص شکل وصورت عطا کرتا ہے اور آپ قبول کرتے ہیں کہ یہاں شکل وصورت یا مادہ موجود ہی نہیں ہے۔

پی انسان ان کی تخلیق کرتا ہے، لیمنی حقیقت واقعی انہیں عطا کرتا ہے، اس کا اصلاً کوئی معنی نہیں ہے اور اگر فرض کریں کہ حقیقت عطا کرتا ہے تو کیا معنویت (روحانیت) اصلاً کوئی حقیقت حقیقت رکھتی بھی ہے یا نہیں؟ جبکہ آپ کہتے ہیں کہ معنویت (روحانیت) کی اصلاً کوئی حقیقت ہی نہیں ہے تو اس صورت میں کس طرح انسان ایک الیمی چیز کو حقیقت و سے سکتا ہے جو اصلاً حقیقت پذیر نہ ہو۔ ان امور میں انسان کے تخلیق کرنے سے مرادو ہی کچھ ہے کہ جسے ہم اعتباری کہتے ہیں، لیعنی ہے تھے قبی امور میں سے نہیں ہے، بلکہ اعتباری امر ہے، اعتباری لیعنی ہے وضعی اور قرار



دادی۔مثلاً آپ حضرات اس مدرسے میں باہم تعاون کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ اگر آپ چاہیں کہاس تعاون کے نتائج اس وقت بہتر ظاہر ہوں تو اس کے لئے چاہئے کہ کوئی تنظیمی ڈھانچیہ تشکیل دیں اور اگر آپ تنظیم بنانا چاہیں تو پھرضروری ہے کہ آپ اپنے میں سے مثلاً ایک مجلس منتظمہ کا انتخاب کریں ،کوئی اجرائی تمیٹی بنائیں اوراینے میں سے کسی کواس مدرسے کے سربراہ کے طور پر منتخب کریں، ایک شخص کواپنا سربراہ بنائیں۔مثلاً آپ کہتے ہیں، جناب الف ہمارے سر براہ ہیں، یہاں آپ نے جناب الف کوایک عہدہ دیا۔اس مقام پرآپ نے خلق کیا اور کسی چیز کووجود بخشاکیکن پرایک قراردا دی اوراعتباری چیز ہے، یعنی پیرخقیقت نہیں رکھتی، یعنی اب جناب الف وہم و ذہن میں اور اعتباری اور قرار دادی طور پر اس سے مختلف ہیں کہ جوایک گھنٹہ پہلے تھے، جبکہ ہسر براہ منتخب نہیں ہوئے تھے لیکن عالم حقیقت اورنفس الا مرمیں وہی آ دمی ہیں جو پہلے تھے۔ ہم براہی عطا کرناایک قمرار داد ہے، ایک اعتبار کرنا ہے اورایک ایسی چیز ہے کہ جسے ذہنوں نے مصلحت کے طور پر قبول کرلیا ہے اور فرض کرلیا ہے ، یعنی ایک مجازی چیز کا اعتبار کرلیا ہے ۔ مختصر یہ کہانسانی قدرت خلیق ایسے ہی امور میں ہے،"لہذاانسان قدر کووجود بخشاہے" زیادہ سے زیادہ اس کامعنی پیہے کہ جن چیز وں کوہم اقدار کہتے ہیں، کوئی حقیقت نہیں کھتیں،انسان ان کی قیت فرض کرتا ہے ( قدر سے قیت ہی مراد ہے )، درحقیقت انسان کے لئے اس کی کوئی قیت نہیں ہے،لیکن انسان اس کے لئے قیمت قرار دیتا ہے۔ پیجھی انسانی اصالتوں کی نفی ہے اور پیرایک قرار دادی اور موہوم چیز سے زیادہ کچھ بھی نہیں ہے۔

اب اہم مسلہ یہ ہے کہ قرار دادی امور میں انسان "وسائل" میں تو پیچے فرض کرسکتا ہے،

"اہداف و مقاصد" میں نہیں۔ مثلاً ہم کہتے ہیں کہ کاغذ کے نوٹ کی قیت اعتباری اور قرار دادی
ہے، جبکہ اس کے برعکس سونا کہ جوانسان کے کام آتا ہے اور بہت سے امور میں مفید ہے، کمیاب

بھی ہے اور کار آمد بھی، چاہے زیب وزینت کے لحاظ سے ہویاکسی اور اعتبار سے، وہ خود ذاتی

## المجال ال

اعتبار سے انسان کے لئے قدر وقیت رکھتا ہے (جبکہ نوٹ ذاتی طور پرکوئی قیت نہیں رکھتا)۔ نوٹ کوبعض مقاصد کے حصول کے لئے ہم سونے کی جگہ فرض کرتے ہیں تا کہ مبادلہ آسان ہو، اس لئے ہم اس کی قیمت قرار دیتے ہیں، لہذا نوٹ کی ذاتی قیمت کچھ بھی نہیں، یعنی بیا یک کاغذ، مثلاً ہزار کا نوٹ اگر ہمارے ہاتھ میں ہوتو اس کی حقیقت اور ذاتی قیمت اس جیسے کسی دوسرے کاغذ سے مختلف نہیں، لیکن اعتباری اور قرار دادی لحاظ سے بیاس سے مختلف ہے۔

یہ بھی اس لحاظ ہے کہ ہم نے بعض مقاصد کے حصول کے لئے وسیلہ قرار دیا ہے، لہذا اگر ہم انسانی اصالتوں و تخلیق امور جانیں، کیونکہ تخلیق بمعنی حقیقت کوئی معنی نہیں رکھتی اور یہاں تخلیق کامعنی سوائے اعتبار کے کچھ بھی نہیں۔

یکی وجہ ہے کہ بیسب چیزیں دیگراہداف کے وسائل کے طور پر ہیں، کیونکہ بیخود بیک وقت اعتباری ہیں اور ہدف ہر دونہیں ہو گئے ، اعتباری بھی ہواور ہدف بھی ہو۔ توبیاس کے مانند ہے کہ انسان ہدف نہیں رکھتا، کسی چیز کو ہدف فرض کرتا ہے اور بعد میں یہی چیز ہدف بن جاتی ہے اور بعد میں یہی چیز ہدف بن جاتی ہے اور بعد بالکل عربوں کے بت پرستوں جیسا کام ہے کہ بت بناتے ہے، بعد میں اپنے ہاتھوں سے بنائے ہوئے اسی بت کی بوجا کرتے تھے:

أتَعُبُلُونَ مَا تَنْحِتُونَ.

"كياجس چيز كوخود بناتے ہو،اسى كى طرح كرتے ہو؟"

ہدف وہ چیز ہے کہ جوآپ سے بالاتر مرطے پر ہے اور آپ کوشش کرتے ہیں کہ اس تک پہنچ جائیں اور جس چیز کوآپ نود بناتے ہیں، وہ آپ کے اپنے ہاتھ میں ہے اور آپ سے نیچے ہے۔

<sup>🗓</sup> صافات:99



## انسانی اصالتیں اور فطری امور ہیں

یکی وجہ ہے کہ چیز بھی اس مشکل کی راہ کاحل نہیں ہے، لہذا ہم نے جو پہلے نتیجہ اخذ کیا ہے، اس طرف لوٹے ہیں کہ بیانسانی اصالتیں اس وقت معنی ومفہوم اور حقیقت پیدا کرتی ہیں کہ جب بیانسان کے لئے ایک طرح کے فطری امور ہوں کہ ان کا سرچشمہ انسان کی فطرت ہوا ور بیہ الی حقیقتیں ہوں کہ انسان اپنی حقیقت (انسانیت) کے ساتھوان کی طرف حرکت کرے، بالکل اس طرح جیسے محسوس کا رہائے خیر "نیکیاں" میں انسان اپنی مخصوص (یا محسوس) حقیقت کے ساتھوان کی طرف انسان اپنی محقول حقیقت کے ساتھوان کی طرف انسان اپنی محقول حقیقت کے ساتھوان کی طرف انسان سے خارج "منہا" کرلیا جائے تو انسانیت میں ارتقاء کا کوئی ساتھ وابستہ ہے اور اگر اسے انسان سے خارج "منہا" کرلیا جائے تو انسانیت میں ارتقاء کا کوئی معنی نہیں رہتا، ہر چنر کہ آلات "اسباب" میں ارتقاء ہوگ

لہذاا قدار حقیقی یا نیکی، خیر حقیقی ہی کا نام ہے۔ پید بات بالکل بے بنیاد ہے کہ ہم ان چیز وں کوفوا کداور اقدار میں تقسیم کر دیں کہ انسان جن کا متلاشی ہے اور پھر کہیں کہ اقدار کی کوئی حیثیت نہیں، ان کا وجود منطقی نہیں ہے اور عقل نہیں کہتی کہ انسان ان کا متلاثی ہو، جبکہ انسان پر بھی ان کی جسجو کرتا ہے۔ گویا ان کے نز دیک انسان جنونی اور غیر معقول کا موں کا حامل ہے، اگر چہم ایسے کام کوخلاف عقل نہیں تو بھی بہر حال عقلی نہیں ہے، لہذا ایسا کرنا دیوائی کے برابر ہوجاتا ایسے کام کوخلاف عقل نہیں تو بھی بہر حال عقلی نہیں ہے، لہذا ایسا کرنا دیوائی کے برابر ہوجاتا ہے۔ دوسر کے نفظوں میں بیا مورایک طرح کی لغویات یا فضولیات ہیں، البتہ ایسی فضولیات جو اچھی ہیں اور ضرور کی ہیں کہ باقی رہیں، جبکہ فضولیات کا اچھا اور ضرور کی ہوتا، اصولاً کوئی معنی ہی نہیں رکھتا ہے خضریہ کہ اگر ان لوگوں کا نظریہ مان لیا جائے تو لامحالہ نہیں ان امور کو انسانی فضولیات خیر عاقلانہ ماننا پڑے گا۔



اب اس بحث کوچھوڑتے ہیں اور دین کے فطری ہونے کے موضوع پر گفتگو کرتے ہیں۔ جولوگ کہتے ہیں کہ دین فطری ہونے پر ان کا مقصود کیا ہے؟ دین کے فطری ہونے پر ان کے پاس کیا دلیل ہے؟ یعنی دین کے فطری ہونے کا کیا مصداتی ہے اور اس کی کیا علامتیں ہیں؟ اور کیا وہ مصادیق یاعلامتیں دین میں موجود ہیں یانہیں؟ یہ بات ان سوالوں کا حصہ ہے کہ جو پہلے کئے جا جھے ہیں؟ یعنی فطری ہونے کی علامتیں کیا ہیں؟ اور کیا دین فطری ہے یانہیں ہے؟ اور دین کے چیل نظریات کیا نظریات کیا ہیں؟ جو مقالہ میں نقطہ آغاز کے بارے میں کیا تھا ہوں کا جو نظری ہونے کے مقالے میں دیگر نظریات کیا ہیں؟ جو مقالہ میں نظریات کیا ہیں؟ جو مقالہ میں نظریات کیا ہیں؟ موضوع کے حوالے سے تھا، یعنی دین کا نقطہ آغاز کی وجہ کے بارے میں نظریات کا جائز ہ

تقریباً بیس سال پہلے ایک مجلہ شائع ہوتا تھا کہ جس کا نام تھا،" نشریہ سالانہ کمتب تشیع"
(شیعہ کمتب فکر کا سالانہ مجلہ)، شایداس کے ساتھ آٹھ شارے سالانہ کی صورت میں شائع ہوئے۔
ثین چارشارے سہ ماہی بھی شائع ہوئے۔ ان سالانہ مجلول میں میرا قوی گمان ہے کہ پہلے شارے میں ایک مقالہ شائع ہواتھا،" دین یا بعد چہارم" (دین یا چوتھ پہلو)۔ جناب انجینئر بپانی فارے میں ایک مقالہ شائع ہوا تھا،" دین یا بعد چہارم" (دین یا چوتھ پہلو)۔ جناب انجینئر بپانی کو وہ مل جائے تو پیدائش دین " دین کا نقطہ آغاز" کے بارے میں نظریات کے لحاظ سے بہت اچھا ہے، البتہ اس مقالے کا مصنف خود اس بات کا حامل ہے کہ جس دین فطری ہے۔



# باب ہفتم: مذہب کی اساس اورسرچشمہ

مذہب کی اساس اور سرچشمہ کے بارے میں خالفین کے نظریات جانے کا ایک بنیادی فائدہ یہ ہوگا کہ ہم لا مذہب افراد کے تعصب کو جان سکیں گے۔ یہ لوگ ہمیشہ ہمیں مذہبی تعصب کا طعنہ دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ مذہبی لوگ اپنے نظریات کو انتہائی تعصب کے ساتھ ہی پیش کرتے ہیں۔ دراصل لا مذہب لوگ متعصب ہیں، کیونکہ ان کا مفروضہ ہی نفی مذہب پر قائم ہے اور پھر انہوں نے اس نفی کی توجیہ میں لغوگوئی سے کا مرابا ہے۔ ایک غیر جانبدار انسان کا الی یا تیں کرنا ممکن نہیں اور پھران کے نظریات کی پستی کا اندازہ آپ اس سے لگا سکیں گے کہ یہ لوگ مذہب کی توجیہ کرتے ہوئے اس طرح اس میں تھنے ہیں کہ انہیں کوئی رائے نظر نہیں آتا۔

یورپ میں ایک علم مذہبی عمرانیات (Sociology of Religion) کے نام سے وجود میں ایا ہے۔ جیسے ہرعلم کا کوئی بنیا دی موضوع ہوتا ہے، اسی طرح اس علم کا بھی ایک موضوع مقرر کیا گیا ہے (ایسے موضوع کو ابتداء میں ثابت نہیں کیا جاتا، بلکہ مفروضے کے طور پر اختیار کیا جاتا ہے اور بعدازاں اس موضوع کو ابتداء میں ثابت نہیں کیا جاتا، بلکہ مفروضے کے طور پر اختیار کیا جاتا ہے اور بعدازاں اس موضوع (مفروضہ) کی اساس پر اپنے نظریات کو بیش کیا جاتا ہے)۔ مذہب عمرانیات (Sociology of Religion) میں شروع ہی سے بیہ بات فرض کر لی گئی ہے کہ مذہب معاشرتی عمل اور رقمل کا ایک مظہر (Phenomena) اور نتیجہ ہوتا ہے، یعنی اس کا خدا یا ماور انی دنیا سے کوئی اصولی تعلق نہیں ہوتا۔ اصلاً مذہب کی الہی اساس کے امکان کو مفروضے کے طور پر موضوع میں شامل ہی نہیں کیا گیا، مثلاً اگر ہم سے بیکہا جائے کہ اس بات کی تحقیق کریں کہ لوگوں



میں یہ فکر کیسے پیدا ہوگی کہ تیرہ کا عدد نحس ہوتا ہے؟ چونکہ انسان دیکھتا ہے کہ منطقی طور پرتیرہ، چودہ یابارہ کے عدد میں کوئی ایسا فرق نہیں کہ جس کی بنیاد پر انسان کو بیا حتال (امکان) پیدا ہوکراس فکر کے پیچھےکوئی عقلی یا تجرباتی دلیل موجود ہے، لہذا کہا جاتا ہے کہ ضروراس کی کوئی غیر منطقی بنیا دہوگ اورغیر منطقی بنیا دکیا ہے؟

ان لوگوں نے دین اور مذہب کے بارے میں پہلی بنیاد ہی اس بات پررکھی ہے کہ دین کی کوئی منطقی بنیاد ہوہی نہیں سکتی۔اب جبکہ اس کی بنیا دغیر منطقی ہےتوسوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ غیر منطقی بنیاد کیا 🚅 للہٰ زاان کا اصل موضوع ہی بیہ ہے کہ دین کی کوئی منطقی اور الٰہی بنیاد ہی نہ بتائی جائے۔(مقالے کے کیفنے والے نویسندہ نے شروع میں ایک مختصری تاریخ کا ذکر کیا ہے اور بعد میں کہاہے ) کہ جس کسی نے پہلی مرتبہ اس مسئلے کومنظم وتحلیل کے ساتھ پیش کیا وہ ایک مشہور مادی فلسفی ہے۔ کارل مارکس کے دوفکری منبعوں میں سے ایک وہ جرمن ہے کہ جس کا نام خویر باخ ہے، اسے کارل مارکس کےاستاد کا درجہ دیا گیا ہے۔اس لحاظ سے نہیں کہ کارل مارکس نے اس کے پاس جا کراس سے درس لیا، بلکہ اس اعتبار سے کیارل مارکس نے اس کے افکار سے بہت استفادہ کیا اوراس کے افکار کو دلیل کے طور پر پیش کیا ہے کارل مارنس کی فکر کے دو رکن ہیں،منطق اور طرز نفکر \_ کھا ظ ہے وہ ہیگل کے تابع ہے، یعنی منطق جدلیات،کیسن ہیگل میٹریلسٹ (Materialist) نہیں تھا،اس کی ایک خاص قشم کی فکرتھی کہ جس کی وجہ سے بعض افراد کا کہنا ہے کہ وہ آئیڈیلسٹ (Idealist) ہے، جبکہ خدا کا بھی قائل نہیں بعض افراد کا کہنا ہے کہ وہ خدا کو مانتا تو ہے،مگراس کا تصورخدا ، دوسروں کے تصورخدا سے کچھ مختلف ہے۔فویر باخ کی شہرت انہی مادی افکار کی وجہ سے ہے کہ جن میں مذہب کے بارے میں ایک تحلیل پیش کی گئ ہے۔اس کے بقول مذہب انسان کی اینے آپ سے برگا نگی (Self Alienation) کی حالت سے جنم لیتا ہے، یعنی انسان کوایسے عوامل پیش آ جاتے ہیں کہ وہ خودا پنے آپ سے بیگا نہ ہوجا تا ہے۔



اب بیا پنی جگه پرایک مسئله ہے کہ انسان اپنے آپ سے کیونکر بیگا نہ ہوجا تا ہے؟ کیا اصولی طور پر ابیا ہوناممکن ہے؟ کیونکہ بیگا نگی کے دورخ ہیں اور اس کے مقابلہ پر اپنائیت ہے۔ اس صورت میں کیے ممکن ہے کہ انسان اپنے آپ سے بیگا نہ ہوجائے۔ اس کا معنی بیہ ہے کہ انسان اپنے آپ سے اور اپنے سے غیر میں فرق نہ کر سکے، یعنی انسان ایک حقیقت رکھتا ہے، ایک اس کی حقیق «میں" اور" خود" بینی ذات ہے اور دوسرا" ناخود" ، یعنی "نخود" کو جو کہ وہ" خود" نہیں ہے، اشتباباً «خود" سمجھنے لگتا ہے۔ بجائے اس کے کہ وہ اپنے لئے اور" خود" کے لئے کام کرے، اس ناخود" کے لئے کرنے لگتا۔ اس مسئلے پر جم نے اجمالی طور پر کتاب" سیری در نہج البلاغة میں گفتگو کی ہے۔

# خود بیگا نگی اورخود فراموشی

جھے یاد ہے کہ بیں سال پہلے تہران آئے کے دوسال بعد، میں اسسا ہے شمسی ا ۱۹۵ء میں، میں تہران میں منتقل ہوا تھا، توایک تا جردوست کے گھر میں قرآن کریم کی پچھنتخب آیات کی روشنی میں واعظ و نصیحت کی محفل ہوا کرتی تھی، اس موقع پر پہلی بار مجھ پر بید مسئلہ روشن ہوا۔ قرآن کریم سے یہ بات اخذ ہوتی ہے کہ انسان پر بھی الی حالت طاری ہوجاتی ہے کہ وہ اپنے آپ سے دور ہو سے دور ہوجا تا ہے، وہاں پر میں اسے" فاصلہ" کے لفظ سے تعبیر کرتا تھا، اپنے آپ سے دور ہو جانے کی یہ تعبیر قرآن میں متعدد مقامات پر آئی ہے۔ اپنے آپ کو ہارجانا" ہارجانااتی معنی میں کہ جوجوئے میں استعال ہوتا ہے یا کسی معالمے میں کہا جائے کہ فلال شخص" ہارگیا" ہے، جبکہ انسان کوئی چیز ہارگیا جو اس کی مکن ہے۔ گین کہ ہے لئے اس بات کا تھین کرنا بہت مشکل ہے، کیونکہ بہتو ہوا کہ انسان کوئی چیز ہارگیا جو اس کی ملکیت میں تھی ایکن یہ کہا ہے آپ کو ہار بیٹھے، یہ کیسے مکن ہے؟ قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:



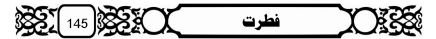
قُلُ إِنَّ الْخُسِيرِيْنَ الَّذِيْنَ خَسِرُ وَ النَّفُسَهُمُ . <sup>[]</sup> "كهدد يَجِيّ! بارجانے والے توبس وہ ہیں، یعنی حقیق بارجانے والے وہ لوگ ہیں، جو اینے آپ کو گنوا بیٹھے ہیں۔"

یعنی جو شخص مال ہارجائے وہ حقیقی ہارجانے والانہیں ہے، یہ تو کوئی اہم چیز نہیں ہے، حقیقی زیاں کارتو وہ ہے کہ جواپنے آپ کو کھود ہے۔"خود کو بھول جانا" یعنی خود فراموثی فلسفیا نہ نکتہ نظر سے اس بات کا تصور بھی بہت مشکل ہے، کیونکہ اپنے بارے میں انسان کاعلم علم حضوری ہے اور علم حضوری قابل فراموش نہیں ہے۔ علم حصولی قابل فراموش ہے، یعنی اصلاً انسان جو ہر ذات علم ہے اور وہ خود دراصل وہی بھی ہے جواس کا اپنے بارے میں علم ہے۔

#### مولا ناروم كاقول

اپنے آپ کو گنوادینا اپنے سیکن فراموش کردینا، پیبات اسی زماند میں میرے لئے ایک فکر کی بنیاد بن گئی۔ البتہ بعد میں، میں نے دیکھا کہ حکماءاور خاص طور پرعرفاءاسلام اس مطلب کا ہم سے سالہا سال پہلے ادراک کر چکے ہیں اورانہوں نے اس کا ذکر بھی کیا ہے، اس حوالہ سے کہ انسان کا حقیق "میں" کیا ہے؟ اورکون ہے؟ بلکہ عرفان کی اس میں حقیق "میں" اور حقیق "خود" کی تلاش پر استوار ہے، یعنی خیالی "خود" اور خیالی "میں" کے پردوں کو ہٹا کر حقیق "میں" تک پہنچنے پر "اپنے آپ کو کھودینا"، "اپنے آپ کو ہار بیٹھنا"، "اپ آپ کو گوودینا"، "س بات کا ایک خاص مفہوم ہے کہ جس کو ان لوگوں نے قرآن سے بہت اچھی طرح اخذ کیا ہے اور پھر اس کی شرح اور تفییر خوب کی ہے، وہ مولانا روم نے بیان کیا ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ وہ اپنی بات مثیل کی تفیر خوب کی ہے، وہ مولانا روم نے بیان کیا ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ وہ اپنی بات مثیل کی

∐الزم: ∠ا



صورت میں بیان کرتے ہیں، اس سلسلے میں اپنی (اپنے) "دانی خود" (ادنا پن) کواپنی (اپنا)

"عالی خود" (اعلیٰ پن) سمجھ بیٹھتا ہے یا یوں کہئے کہ اپنے نفسانی اور جسمانی پہلو کوروحانی اور معنوی
پہلو کی بجائے حقیقی "خود" سمجھ لگتا ہے، جبکہ اس کی حقیقی "خود" اس کا روحانی پہلو ہی ہے۔ مولو ی
مثال اس طرح سے بیان کرتے ہیں، فرض کریں کہ ایک شخص کے پاس پچھ زمین ہے اور وہ اس

ذمین پر عمارت بنانا شروع کر دیتا ہے۔ ریت، سیمنٹ، مٹی، کٹڑی، لو ہا اور تعمیر کا سارا سامان لے

کر آتا ہے اور پھر ایک انتہائی خوبصورت گھر بناتا ہے، پھر اگلے دن اس گھر میں منتقل ہونا چاہتا

ہے اور جب اس گھر میں ساز وسامان رکھنے گتا ہے توایک دم متوجہ ہوتا ہے کہ گھر تو اس نے ہمسایہ

گی زمین پر بنا دیا ہے، بڑی فلطی ہوئی۔ وہ دیکھتا ہے کہ جوز مین اس کی ملکیت ہے، وہ خالی پڑی

ہے اور جو پچھ بھی اس نے بنایا ہے وہ دور کرے کی زمین پر بنا دیا ہے۔

قانون کے مطابق اسے ق نہیں بینچا کہ ہمسایہ سے کچھ لے، کیونکہ ہمسایہ یہ کہتا ہے کہ میں نے تونہیں کہا تھا کہ اسے بناؤ، بلکہ تم نے خود ہی میری اجازت کے بغیرا یسے بنایا ہے، تم اپنی عمارت اٹھا کے لے جاؤ۔ اب اگروہ اس گھرکوگرا ناچا ہے تو پھر مزیدر قم خرج کرنا پڑے گی، لیکن اب وہ مجبور ہے کہ اسے یونہی رہنے دے اور چلا جائے۔ مولوی الیک لطیف چیزوں کوایک عجیب روحانی کیفیت کے ساتھ بہان کرتے ہیں اا

در زمین دیگران خانه کمن کار خود کن کار بیگانه مکن کیست بیگانه تن خاکی تو کن برائی اوست غمناکی تو

"دوسرول کی زمین پر گھرمت بنا، اپنا کام انجام دے، غیر کا کام نہ کرتا پھر، غیر کون ہے؟ تیراجسم خاکی کہ جس کے لئے تو پریشان ہے۔"



کہتے ہیں،ایک عمر تک تواپنے جسم اور نفس کے لئے کام کرتا ہے اور سمجھتا ہے کہ تو "خود" کے لئے کام کررہا ہے اا

> تا تو تن را چرب و شیرین می دهی گوهر جان را نیابی فر بهی گرمیان مشک تن را جا شود وقت مردن گند آن پیدا شود

" جب تک تواپنے جسم کومرغن اور میٹھی چیزیں کھلا تارہے گا،اپنے گو ہرجاں اورروح کو صحت مندنہیں بناسکتا۔اگر جسم کوخوشبود دارر کھاجائے تب بھی مرنے کے بعداس میں بدبو پیدا ہو جائے گی۔"

> مثک را برتن مزن برجان بمال مثک چه بود؟ نام پاک ذوالجلال

"اپنے جسم پرخوشبونہ لگا، بلکہ اپنی روح کوخوشبود ارکراور (روح کیلئے)خوشبوکیا ہے؟ (اللہ) ذوالجلال کا پاک نام۔"

جبیها که قرآن پاک میں ارشاد (باری تعالی) ہے:

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللهَ فَأَنْسِهُمْ اَنْفُسَهُمْ اللهُمُ اللهُ

"ان لوگوں کی مانند نہ ہوجاؤ کہ جواللہ کو بھول گئے اور نیتجناً اللہ نے انہیں خودان کا اپنا : ... : ... ... »

آپ فراموش کروادیا۔"

قرآن "خودکو پانے" اور "خدا کے پانے" کولازم وملزوم سمجھتا ہے۔قرآن کے بقول صرف انہی نے اپنے آپ کو پایا ہے کہ جنہوں نے خدا کو پایا ہے اور جنہوں نے خدا کو پایا ہے،

<sup>🛚</sup> حشر:۱۹



انهی نے اپنے آپ کو پایا ہے:

من عرف نفسه عرف ربه اوراس كرمتقابل:

من عرف ربه عرف نفسه

قرآنی منطق کے مطابق ان دونوں میں جدائی ممکن نہیں، کیونکہ انسان اگریہ خیال کرے کہ اس نے اپنے آپ کو پالیا ہے، جبکہ اس نے خدا کونہ پایا ہوتو اس کا خیال غلط ہے، یہ بات معارف قرآن کی بنیادوں میں سے ہے۔

جے آج کل اپنے سے برگانگی یا صحیح تر الفاظ میں اپنے ساتھ برگانگی کہا جاتا ہے، معارف اسلامی میں اس مسئلہ پر بہت بچھ کہا جاسکتا ہے اور بہت بچھ کہا بھی جاچکا ہے۔

یکس سلسلہ قرآن سے شروع ہوتا ہے، لہذا میہ ہزارسال سے زیادہ کا سابقہ رکھتا ہے اوراس کا ایک اپنا مخصوص سفر ہے۔ یورپ میں میہ بات ہیگل سے شروع ہوتی ہے، ہیگل کے بعد دیگر مکا تب نے بھی اس مسلہ کاذکر کیا ہے، بغیراس کے کہ انہوں نے خودکو پیچانا، کیونکہ خود برگا گی کی بات کی جاتی ہے؟ آخر کے مسئلہ میں پہلاسوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ خودکیا ہے، جس سے برگا گی کی بات کی جاتی ہے؟ آخر آپ کہتے ہیں کہ انسان خود سے برگا نہ ہوگیا ہے۔ پہلے ہمیں اس" خود" کی تو پیچان کروائیں کہوہ خود کیا ہے؟ تا کہ خود برگا گی ہمارے لئے شخص ہو سکے، جبکہ صورت حال تو میہ ہے کہ بغیر" خود" پر گفتگو کئے ہوئے اور بغیر اس" خود" کو پیچانے ہوئے، بلکہ اس" خود" کی نفی کرتے ہوئے خود برگا گی کا قصہ لے بیٹھتے ہیں۔

ان مادی فلسفوں کی اساس میہ ہے کہ اصلاً "خود" ایک امراعتباری اور فرضی ہے۔ تمام مادی فلسفوں کا نظر مید ہیے کہ انسان کی کوئی "خود" نہیں ہے کہ جسے آپ"خود" خیال کر سکتے ہیں، بلکہ بیا یک اشتراکی اور ماخوذ مفہوم ہے، بیدائی تصورات کا ایک سلسلہ ہے، بیتصورات آتے ہیں



اورگزرتے چلےجاتے ہیں۔آپ جھتے ہیں کہان کے درمیان ایک "خود" بھی موجود ہے، یعنی کوئی "خود" موجود نہیں ۔ یہ ہاں کا نظریہ، ایک طرف توان کے فلسفہ کی بنیادیہ ہے کہ اصلاً کوئی خود موجود ہی نہیں ہے اور دوسری طرف لوگوں کے لئے خود برگا تگی کا فلسفہ گھڑنے لگے ہیں اور یہ بہت ہی عجیب بات ہے۔

## فويرباخ كى نظر ميں دين كانقطه آغاز

فویر باخ ایک مادی فلسفی ہے۔اس نے ایک عجیب بات کی ہے کیدین اور مذہب کی اسی مذکورہ بنیادیرایک نفسیاتی اور عمرانی (Sociological Psychological) استدلال پیش کرتے ہوئے شروع ہی سے بیفرض کرلیا گیاہے کیمذہب کی کوئی منطقی بنیا نہیں۔کہتاہے کہانسان کے دو قسم کے وجود ہیں، یہ بات بھی خوداس نے مذہب ہی سے لی ہے،انسان کا ایک وجود عالی ہے اور دوسرایست، ہم اسےعلوی پہلواور سفلی پہلو کہتے ہیں ۔ سفلی پہلوسے مرادانسان کا حیوانی پہلو ہے، اس پہلو سےاسے کھانے،سونے،غصہ کرنے اورخوا ہشات کی تکمیل کے علاوہ کچھنہیں سوجھنا، علوی پہلو سے مراداس کی انسانیت ہے۔ فویر باخ بھی انسانی وجود کا حصہ بھتا ہے اور مجبوراً وہ اس پہلو"اصالت" کا قائل ہو گیا ہے، بیوہی پہلو ہے کہ جونضیاتوں کے ایک طویل سلسلے پر مبنی ہے۔ شرافت، کرامت، بزرگواری، رحمت، بھلائی، اچھائی، ان سب کا ذکراتی پہلو کے ذیل میں آتا ہے۔ پھروہ کہتا ہےاورا سے ضرور کہنا ہی جائے تھا کہ سب انسان ایسے ہوتے ہیں۔ کہتا ہے کہ انسان اپنے آپ کوپستیوں کے حوالے کر دیتا ہے، یعنی اپنے سفلی پہلو کے تابع ہوجا تا ہے۔ پھروہ دیکھتا ہے کہ وہ علوی وجود سے ہم آ ہنگ نہیں ہے،اب چونکہ وہ خود ایک بیت اور انحطاط یا فتہ حیوان بن چکاہے، جبکہ خوداس کے اندروہ خوبیاں اور کمالات بھی موجود ہیں تووہ سو چنے لگتاہے کہ



وہ مجھے سے ماوراء ہیں، پس وہ خود کواپنے ہی وجود کی بنیاد پر گھڑ لیتا ہے۔ایک انگریز فلسفی کا کہنا ہے کہ تو رات میں آیا ہے:

ان الله خلق آدم على صورته

"لعنی خدانے آدم کواپنی صورت پر پیدا کیاہے۔"

مرادیہ ہے کہ آ دم کواس نے اپنے صفات کمالیہ کانمونہ قرار دیا ہے۔

اس انگریزفلت فی نے تو میہ کہ دیا ہے، کیکن مسلماس کے برعکس ہے اور وہ میہ کہ اللہ نے انسان کو اپنی سیرت کے مطابق بنایا ہے، یعنی انسان اپنی ذات میں کمال کے ایک پہلو کا حامل ہے، وہ پہلو کہ جس میں تمام ترشرافت، کمال اور رحمت موجود ہے۔ اس پہلو کو اس نے اپنے آپ سے جدا کر دیا ہے، اس طرح سے انسان اپنے آپ سے بیگا نہ ہو گیا اور پھر وہ سوچنے لگا کہ میہ ساری خوبیاں اس وجود کی ہیں، جو مجھ سے ماوراء ہے اور اس نے یہ نہ سوچا کہ یہ سب تو اس کے اندر موجود ہے۔

فویرباخ کے بقول یہی وہ مرحلہ ہے کہ جہاں انسان خود اپنے آپ سے برگانہ ہوگیا،

یخی اس کے اندر جوا مور موجود تھے، ان میں سے بچھکوا پنے وجود ہے جدا کر لیا اور فرض کر لیا کہ

یہ سب بچھاس کے ماوراء وجود میں ہے، لیکن کہتا ہے کہ تدریجاً یہی ماوراء نزد کیل ہوگیا ہے کہ جو

یہلے انسان سے دور ہوا تھا۔ بدوی اور قبائلی دور کے مذا ہب میں دیوتا وُں (خدا وُں) میں دور تھا،

یعد میں یہودیوں کا خدا نزدیک ہوگیا، یہودیوں کا خدا انسان جیسا ہوگیا۔ اس خدا میں انسانوں

جیسے احساسات، جذبات، غصہ اور رضا مندی موجود ہیں۔ مسیحت میں اس سے بھی نزدیک تر ہو

گیا، یعنی انسانی شکل میں آگیا جو سے اور مسیح خدا ہوگیا، در حقیقت اس نے ایک دائرہ کا سفر

طے کیا ہے۔ پہلے انسان نے اپنے آپ سے ان صفات کو جدا کیا اور پھر آنہیں دور اور بہت دور

فرض کرلیا۔ اس طرح سے دور کے اس موجود میں اور انسان میں کوئی رابطہ ہی نہ تھا اور آ ہستہ آ ہستہ



وه موجودانسان کی طرف لوٹ آیا ، شیخ تک آپہنچا، یعنی بہت نز دیک ہو گیا اور ایک انسان ہی خدا ہو گیا۔

چونکہ مسیحت میں مسیح ہی خداہے، یعنی ایک ہی وقت میں انسان بھی ہے اور خدا بھی۔ بس ایک قدم کا فاصلہ رہ گیا ہے، انسان جس قدر اپنے آپ کو پیچانتا جاتا ہے، اتنا ہی اپنے آپ کو اس خود برگا نگی سے دور کرتا جاتا ہے۔

یہاں تک کہ ایک وقت ایسا آتا ہے کہ کہتا ہے کہ دراصل میں خودہی ہوں اور بیسب صفات میری ہی ہیں، پھر ایک قدم بھی باقی نہیں رہتا۔ جبکہ اسلام میسجیت کے بعد آیا ہے اور مسجیت سے زیادہ تکامل یافتہ (تمام ارتفائی مراحل طے کئے ہونا) اس کے باوجوداس نے خدا کے اس انسانی پہلوکی یا ایک انسان کے خدا ہونے کی کہ جیسے سے کو قرار دیا جارہا تھا، یعنی سے کی الوہیت اور ابن الہلیت (خدا کا بیٹا سمجھنا) کی شدت سے نفی کی ہے۔ مسٹر فویر باخ کے اس نظر یے کے مطابق نہ ہہ جلدہی نابوداور ختم ہوجائے گا، یعنی انسان جس قدر اپنے آپ کو پہچا نتا ہے، خدا کی ضرورت اس کے لئے کم ہوتی جاتی ہے۔ جب انسان اپنے آپ کو پہچا نتا ہے، خدا کی ضرورت اس کے لئے کم ہوتی جاتی ہے۔ جب انسان اپنے آپ کو سمجے طور پر پر ستش (عبادت) کرے، اپنے آپ کو پو جنے لگتا ہے۔ خدا کی حمد و ثناء کرنے کی بجائے اپنی تحریف و مدح کرنے گئا ہے۔ خدا کی حمد و ثناء کرنے کی بجائے اپنی تحریف و مدح کرنے گئا ہے۔

## نظرية ويرباخ يرتنقيد

ینظریدایک تواس حوالے سے ردہوجا تا ہے کہ فویر باخ سے کہا جائے کہ آپ توسر بے سے خدا کو مانتے ہی نہیں ، الہذا بطریق اولی (بنیادی طوریر) آپ کے نزدیک انسان سوفیصدایک



مادی وجود ہے، لہذا آپ نے جو وجودانسانی کے دو پہلوبیان کئے ہیں، آپ اس دوگانگی کا کیسے استدلال پیش کریں گے؟ ان دو پہلوؤں کو مذاہب ہی بیان کر سکتے ہیں، کیونکہ وہی انسان کوایک حقیقت خاکی اورایک حقیقت ملکوتی کا مرکب حانتے ہیں۔

فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيْهِ مِنُ رُّوْحِي.

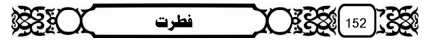
ایک طرف سے تو «سویته» لینی اسے میں نے کامل کر دیا، تمام ضروریات کے حوالے سے اس کی تکمیل کی۔ اس کے بعد پچھ اور بھی ہے اور وہ ہے «و نفخت فیه من روحی» "اور میں نے اس میں اپنی روح پھوئی"۔ اس طرح ایک تعبیر سورہ «قد افلح المحومنون» ہے:

یقیناً ہم نے انسان کومٹی کے جو ہرسے پیدا کیا۔ پھر ہم نے اسے نطفہ کی صورت میں ایک محفوظ مقام (رحم) میں رکھا۔ پھر ہم نے نطفہ کو منجمد خون کو ایک محفوظ مقام (رحم) میں رکھا۔ پھر ہم نے نطفہ کو منجمد خون بنایا اور پھر ہم نے اس منجمد خون کو گوشت کا لوتھڑا بنایا پھر اس لوتھڑ ہے سے ہڈیاں پیدا کیں پھران ہڈیوں پر گوشت چڑھایا پھر ہم نے (اس میں روح ڈال کر) ایک دوسری مخلوق بنا دیا۔ پس بڑا بابر کت ہے وہ اللہ جو بہترین خالق ہے۔

یہاں تک کہارشادہوتاہے:

<sup>🗓</sup> ص:۲۷،الحجر:۲۹

<sup>🗓</sup> المومنون: ۱۲ تا ۱۶



ثُمَّ انشَأنه خَلقًا اخَرَ ا

" پھراسے ہم نے ایک اور خلقت عطا کی۔"

به "ایک اورخلقت" اہل مذاہب تو کہہ سکتے ہیں، کیکن تم اسے کیونکر بیان کر سکتے ہو؟ دوسرے بہ کہاس نظریے کے مطابق ہمیں بہ قبول کرنا پڑے گا کہ کوئی بھی انسان اس دنیا میں اپنی حقیقی منزلت وحیثیت پر باقی نہیں ہے۔اس کا کہنا ہے کہانسان اپنی ذات میں دوگا نگی کا حامل ہے، بعد میں جب انسان ساجی زندگی میں انحطاط پذیر ہوتا ہے تو اس پیت اور حیوانی پہلو کی طرف گرجا تا ہے، آپنے بلندو برتر پہلوکواینے وجود سے جدا کر دیتا ہے، یہیں سے مذہب پراعتقاد جنم لیتا ہے۔اس بات کا مطلب پیہے کہ پہلے ہم سب انسانوں کوحیوانیت میں گرا ہوافرض کریں اور پھران سب تنزل یافتگان کومذہبی فرض کریں، جبکہ حقیقت بیہ ہے کہانسان ہمیشہ سے دوطرح کے رہے ہیں اوراسی طرح سے جوانسان حیوانیت میں جا گرے ہیں، وہ بھی۔ دوسری طرف ہمیں بیدد بھنا جاہئے کہ جن لوگوں کار جحان مذہب کی طرف ہوتا ہے، وہ کس طرح کے ہوتے ہیں؟ دنیا میں مذہب کےخواہشمند ہمیشہ کس طرح کےلوگ رہے ہیں؟ جبلہ یہ بات خود ہمارے دلائل میں سے ایک ہے۔ سوال بیہ ہے کہ جولوگ شریف ہوتے ہیں، جن میں انسانی اقدار باقی ہوتی ہیں، کیا ان کا مذہب کی طرف رجحان ہوتا ہے یا ان لوگوں کا جوحیوانیت میں جا گرکے ہوتے ہیں؟ بیرتو الی بات ہے کہ جس کاغیر مذہبی لوگ تک انکارنہیں کرتے۔ یہی وجہ ہے کہ کہتے ہیں،اگر دیکھیں کہ لوگ مذہبی ہیں تو پیر مذہبی ہونا ان کی ذاتی شرافت کا نتیجہ ہے،جس مذہب کی طرف ان کا رجحان ہے، بداس سے مربوط نہیں ہے، بلکہ بدان کی شرافت سے مربوط ہے، بلکہ مذہب کے خواہشمند ہمیشہ شریف اننفس انسانوں میں سے ہوتے ہیں۔

آپ کہتے ہیں کہ چونکہ انسان اپنی شرافت سے تھی دامن ہوجا تا ہے اور حیوانیت میں جا گرتا ہے، بیامراللہ پراعتقاد اور ایمان کی بنیاد بن جا تا ہے۔ جبکہ مسکلہ اس کے برعکس ہے، جن



لوگوں کے اندراحساس شرافت زندہ ہواوروہ انسانی اصالتوں پر باقی ہوں ، وہی اللہ پراعتقاد اور ایمان رکھتے ہیں اور وہی مذہب کے اصولوں کو مانتے ہیں ، بہر حال ان صاحب کا نظریہ ایک منسوخ نظریہ ہے۔

#### گسٹ کانٹ اوراسپنسر کانظریہ

مذہب جہالت کا نتیجہ ہے۔ یہ جو کہا جا تا ہے کہ مذہب جہالت کا نتیجہ ہے،مجموعی طور پر یہ بات دوطریقوں سے بیان ہوئی ہے۔

اگسٹ کانٹ کا نظریہ اسپنسر اور دوسرے لوگوں کے نظریہ سے مختلف ہے، اگسٹ کانٹ کا نظریہ تعلیل حوادث پر بہنی ہے۔ اس کی مرادیہ ہے کہ طبیعی طور پر انسان اصول علت و معلول کو تسلیم کرتا ہے، البتہ پہلے پہل کے انسان حوادث ووا قعات کی اصل علت کو نہیں جانتے ، البند اان وا قعات کو موجودات غیبی، خداؤں اور ایسی دوسری چیزوں سے منسوب کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر اگر بارش ہوتی تھی تو اس کی اصلی علت کونہ جانے کی وجہ سے کہتے تھے کہ بارش کے خدا" دیوتا" نے بھیجا ہے۔ طوفان آ جاتا تو کیونکہ اس کی بھی علت نہ جانتے تھے، کہتے ہو۔ طوفان کے خدا نے اسے بھیجا ہے۔ اس طرح سے وہ دیگر حوادث ووا قعات کی جیسے ہم تو حید کے باب میں کہتے ہیں کہ یہ بات فقط شاخت کے مرحلے سے مر بوط ہے۔

اسپنسر اور دوسرے لوگ اس بات کوایک اور طرح سے بیان کرتے ہیں۔ وہ یہ کہ انسان روح اور بین کی دوگا نگی کے حوالے سے اپنے وجود کے دو پہلوں کا معتقد ہے، اس لئے کہ اس نے خواب میں لوگوں خصوصاً مر دہ لوگوں کو جب دیکھا تو اس نے سوچا کہ یہ خواب میں آنے والا ایک موجود ہے، جوخارج میں ایک حقیقت رکھتا ہے، کیونکہ مردے کا جسم تومٹی میں مل چکا ہے،



لہذا وہ اس بات کا معتقد ہو گیا کہ اس کی ایک روح ہے۔ چنانچہوہ اس بات کا معتقد ہو گیا کہ ہم تمام انسانوں کی روح بھی ہے اور بدن بھی اور پھر اس نے سوچا کہ دریا کی بھی روح ہے،طوفان کی بھی روح ہے اورسورج میں بھی روح اور جان ہے۔

پھر جب انسان کوکوئی مشکل پیش آتی ، قدرتی توانا ئیوں سے سامنا ہوتا تو وہ بالکل ویسا ہی کرتا جیساوہ کسی باا قتد ارانسان کے سامنے کرتا تھا کہ اسے ہدیدونذر پیش کرتا تھا اورکوئی چاپلوسی سے کام لیتا تھا وغیرہ ، یعنی پرستش اور عبادت کواس نے قدرتی توانا ئیوں کے لئے بھی انجام دینا شروع کر دیا۔ دراصل اسپنسراس امرکی تو جیہ کرنا چاہتا ہے کہ پہلی بار عبادت کہاں سے پیدا ہوئی ، یعنی عبادت کا نقطہ آغاز کیا ہے؟ اس کے نزدیک یوں قدرتی توانا ئیوں کی پرستش کا سلسلہ وجود میں آبا۔

لہذا اگسٹ کانٹ فقط نظری اور فکری حوالے سے استدلال پیش کرتا ہے، جبکہ اسپنسر پرستش کی بنیاد کو بیان کرتا ہے کہ پہلی بار پرستش کہاں سے شروع ہوئی۔اس کے نزدیک عالم طبیعت (کائنات) کی توانا ئیوں کی وجہ سے بیسلسلہ شروع ہوا کہ جیسے انسان اپنے سے زیادہ طاقت ور انسانوں کی چاپلوی، خوشا مداور جی حضوری کرے اور ان کے لئے ہدیے اور تحا ئف لے جائے، اسی طرح ان کے لئے بھی تحفے تحا ئف لے جانے اور قربانی کرنے گے اور جیسے انسانوں کی خوشا مداور جی حضوری کرتے سے ،ان کی بھی عبادت کرنے گے اور ان کا بھی ذکروشاء کرنے لگے۔

اس نظریے کے مطابق جب جہالت ختم ہوجائے گی کہ اگسٹ کا نٹ کا کہنا ہے، انسان جب ان چیز وں کے اسباب کو جان لے گا اور سمجھ لے گا کہ ایسانہیں ہے اور یہ کو کی جاندار چیزیں نہیں ہیں، سمندر بے جان ہے، زمین بے جان ہے، بارش بے جان ہے، یہاں تک کہ خود انسان ایک روح نہیں رکھتا، اس نظریے کے بارے میں بھی لازمی طور پرشک وشبہ میں پڑ جائے گا یا اس



کے درست ہونے کا انکار کر دے گا۔ اس صورت میں پرستش اور عبادت کی کوئی بحث ہی باقی نہیں رہے گی ، یعنی علم کی وسعت کے ساتھ ساتھ مذہب بھی ختم ہوجائے گا۔

مذکورہ مقالے کا مصنف جواب دیتا ہے کہ یہ بات دلائل کی بنیاد پر درست نہیں ہے،
ایک بیر کہ تجربہ نے اس کے خلاف ثابت کر دیا ہے کہ جاہلوں میں مذہب بھی موجود ہے اور
لا مذہبیت بھی، اسی طرح عالموں میں بھی مذہب موجود ہے اور لا مذہبیت بھی۔ یعنی مسئلہ مذہب و
لا مذہبیت، علم وجہل سے کسی قسم کا تعلق نہیں رکھتا، اگر مذہب جہالت کا بتیجہ ہوتا تو پھر لوگ جتنے
نیادہ جاہل ہوتے، اپنے ہی زیادہ مذہبی ہوتے اور جتنے زیادہ علم والے ہوتے، اپنے ہی
لا مذہب ہوتے ۔ لہذا پہلے درجے کے علماء کولازی طور پر لا مذہب ہونا چاہئے، جبکہ عملاً ایسانہیں
ہے اور پھروہ کئی نام لیتا ہے اور کہتا ہے کہ ڈارون بھی لا مذہب نہ تھا (انور خامنہ ای کے مقالے میں ایک مکت ہے کہ جس کے بارے میں، میں کھی ہنا چاہتا ہوں اوروہ یہ کہ اس نے دواشعار کو بطور سند ذکر کیا ہے، میری نظر میں وہ درست نہیں ۔ ایک مولا ناروم کا بیشعر ہے ا

ابلھی شو تا بمانی دین درست "بےوقوف بن جا،اگردین کوشیح رکھناہے۔"

باوجوداس کے کہ ابوالعلاء معری کے بارے میں پچھ نظریات ہیں، البتہ کم از کم بعید ہے کہاں نے بیشعراس مقصد کے لئے کہاہے:

اثنان اهل الارض ذو عقل بلا دین و آخر دین لا عقل له "ابل زمین کے دوگروہ ہیں یا تو دین دار ہیں کہ جوعل نہیں رکھتے اور یا پھرعقلند ہیں کہ جودین نہیں رکھتے۔"

میرا خیال بیہ ہے کہان دونوں اشعار میں ایسے دینداروں پرایک طنز ہے کہ جومثلاً کفر



کا فتو کی دیتے پھرتے تھے۔ بیان کا جواب تھا، ایسانہیں کہ جیسا بیما ہرین عمرانیات سمجھتے ہیں اور ان کا نظریہ بیرتھا کہ دین جہالت کی پیداوارہے )۔

ابوالعلاء معری اگرچہ تھیم اور فلسفی تھا، کیکن شاعر مزاج بھی تھا، وہ ایسا شخص تھا کہ جو مختلف حالات میں مختلف با تیں کیا کرتا تھا۔ میں نے ابوالعلاء کے بارے میں زیادہ مطالعہ نہیں کیا، البتہ میں نے جتنا مطالعہ کیا ہے، اس کے مطابق بہت قوی ہے اور ایسی با تیں بھی مل جاتی ہیں جوان چیز وں کے خلاف ہیں۔

رہی بات "مولوی" کے شعر کی ہو مجھے مذکورہ شعر کہیں نہیں ملا ، البتہ "مولوی" کے بارے میں کوئی الی بات سوچ بھی نہیں سکتا۔ میرا بہت قوی اندازہ بیہ ہے کہ "مولوی" چونکہ عارف ہے اور اس کیا ظریہ سلیم کو بیان کرنا چاہتا ہے۔ وہ یہ کہنا چاہتا ہے کہ جب تک انسان کا حقیقت کے سامنے سرتسلیم ختم نہ ہو، اس تک پہنچ نہیں سکتا۔ اپنا سب پچھ حچوڑ کر حقیقت کے بیاں آ جائے اور ایک عارف کی فکر ہمیشہ الیں ہوتی ہے کہ وہ کہتا ہے:

"ا پنی خود" میں" کوایک طرف ر کھ دوآ گے بڑھو۔"

ایک حدیث که جس کا حدیث ہونامسلم ہیں ہے:

عليكمربدين العجائز

«تمهیں عاجزوں کا دین اپنانا چاہئے۔"

مولوی نے اس حدیث تک کوفل کیا ہے اور اس کے اس معنی میں دلائل دیئے ہیں، یعنی اس کی نگاہ میں "عجائز" "عجز" ہے ہے، جس سے مراد" انکساری کی حالت" ہے۔ مولا نا روم کے بہت سے اشعار میں عقل کی مذمت کی گئی ہے، وہ فلسفیا نہ عقل ہے کہ جوشت عارفانہ کے مقابلے میں ہے، یعنی عقل وعشق کا تضاد بیان کرتے ہوئے اس نے عقل کی مذمت کی ہے، عشق سے وابستگی اختیار کی ہے۔ البتہ عرفان یہی کچھ کہتا ہے:



آ زمودم عقل دور اندیش را بعد از این دیوانه سازم خویش را وه کچھاس طرح کی بات کرتاہے، نه کهان کی بات مشکل گھڑی میں عقل دوراندیثی کام نهآئی، میں نے مجبور ہوکر دیوائگی کاراستہ اینالیا۔

#### رُسل کا نظریہ: دین کمزوری اور خوف کا نتیجہ ہے

انورخامندای کے بقول مذہب کی پیدائش کے بارے میں ایک اور نظریہ یہ ہے کہ مذہب انسان کی کمزوری اور ناتوانی کی پیداوار ہے اور بیدراصل مسکلہ خوف ہے۔

اس مسکلے پرجس نے سب سے زیادہ زور دیا ہے، شایدوہ" رُسل" ہے۔اس سے قبل کی گئی عبارات میں سے پچھا قتبا سات آپ کی خدمت میں پیش کرتا ہوں:

رسل کی کتاب " تعلیم و تربیت" اور ساجی نظم سے" برگزیدہ افکار رُسل" میں نقل کیا گیا

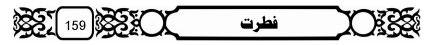
"الله اور حیات بعد از ممات پر اعتقاد، ہمارے لئے "منتملگین" (شکل کی بناء پر سوچنے والے لوگ) کی نسبت کم تر جرات کے ساتھ زندگی بسر کرنے کا امکان مہیا کرتا ہے، یعنی دین پر اعتقاد زیادہ کم ہمت اور ہز دل بنادیتا ہے۔ زیادہ تر لوگ ان مذہبی احکام پر ایمان، اسی عمر میں کھو بیٹھتے ہیں، جس میں یاس و ناامید کی" قنوطیت" انسان پر جلد غالب آجاتی ہے، لہذا جن لوگوں نے مذہبی تربیت بالکل حاصل نہ کی ہو، ان کی نسبت انہیں زیادہ سخت ناکا میوں کا مقابلہ کرنا پڑتا ہے۔ مسجیت ایسے دلائل پیش کرتی ہے کہ جس کی بناء پروہ دعوت دیتی ہے کہ جم موت یا کا کنات سے نہ ڈریں لیکن اس مقصد کو حاصل کرنے کے لئے جرات و ب باکی کی صفت پیدا کرنے میں کا میاب نہیں ہوتی ، جبکہ مذہب کی طرف رجحان کا بہت ساحصہ انسان کے خوف ہی کا کرنے میں کا میاب نہیں ہوتی ، جبکہ مذہب کی طرف رجحان کا بہت ساحصہ انسان کے خوف ہی کا



نتیجہ ہوتا ہے۔ مذہب کے حامی اس فکر وخیال کی بناء پر کہ خوف کی بعض اقسام کوخیال میں نہیں لا نا چاہئے، رجحان کا اظہار کرتے ہیں۔ میر کی نظر میں بیلوگ اس حوالے سے سخت غلطی پر ہیں۔ اس سے قطع نظر جو شخص مختلف قسم کے خوف سے بیخنے کے لئے پر مسرت اعتقادات کا سہار الیتا ہے، اسے نہیں کہا جا سکتا کہ اس نے زندگی گزار نے کی ممکن طور پر بہترین راہ اپنائی ہے۔ جب تک منہ بوتار ہے گا۔"

نیز "رئسل" کی کتاب "انسانی ساج" (اجتماع انسانی) سے نقل کیا گیا ہے کہ میراخیال ہے کہ جوانسان زندگی کے ہولناک امور کوافسانوی رنگ دے کر برداشت نہیں کرسکتا، وہ ایک کمزور اور خوفز دہ موجود ہے۔ ایسانسان اپنے وجود کے ایک حصہ میں خود اس حقیقت کا معترف ہے کہ جو پچھوہ قبول کر رہا ہے وہ افسانہ ہے اور داستان کے علاوہ پچھ نہیں اور اس نے اسے صرف اطمینان قلب کی خاطر قبول کر رکھا ہے، لیکن ایسے افکار کا سامنا کرنے کی وہ ہرگز جرات و بہادری نہیں رکھتا، یہاں تک کہ یہ بات بھی کہی جاسکتی ہے کہ وہ اپنے افکار کے غیر منطقی ہونے کو جانتا ہے، لہذاوہ ان کے بارے میں بحث ومباحثہ سے کہ لہذاوہ ان کے بارے میں بحث ومباحثہ سے گریز ال رہتا ہے۔

بہ بالفاظ دیگرانسان نے پچھا سے مظاہر (Phenomans) دیکھے ہیں گہ جن سے وہ خود خوف نردہ ہوا اور اس خوف کی وجہ سے اسے اس بات کی ضرورت پڑی کہ اپنے اس داخلی اضطراب اور پریشانی کو کسی طرح سکون اور اطمینان میں تبدیل کرے۔ وہ علم اور ان مظاہر کی حقیقی شاخت حاصل نہ کرسکا کہ جواس کی پریشانی کے خاتمے کے لئے مناسب راہ حل ہوتی۔ وہ مجبور ہوا کہ حقیقی علاج کی بجائے کسی خواب آور دل خوش کن چیز کا سہارا لے، مثلاً قضاء وقدر پر اعتقاد کے ذریعے اس نے اپنی زندگی کی ناہمواریوں کا حل تلاش کیا۔ بہشت پر اعتقاد کے ذریعے اس نے اپنی زندگی کی ناہمواریوں کا حل تلاش کیا۔ بہشت پر اعتقاد کے ذریعے اس نے سوچا کہ اگر یہاں ہمیں خوشیاں حاصل نہیں تو اس کے عوض میں بہشت ہے، یوں



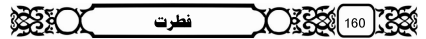
ناہمواریوں کواس نے اپنے لئے آسان بنالیااوراس طرح باقی چیزیں ہیں۔"

#### شحقيق وتنقيد

ہم اپنی اسی گزشتہ گفتگو کی طرف لوٹے ہیں، شاید اس کی صحیح وضاحت نہیں ہوسکی۔
ہمارے علماء اصول کی اصطلاح میں کہا جاتا ہے کہ فلاں دلیل، فلاں دلیل پرحا کم ہے یا کہتے ہیں
کہ اس دلیل پر وارد ہے۔ ان کی مراد ہیہ ہے کہ دودلیلیں بھی ایک دوسرے سے متعارض وخالف نہیں ہوسکتیں، کیونکہ ایک دلیل کسی ایک شرط پر مبنی ہے، جب دوسری دلیل آتی ہے تو وہ پہلی دلیل کی شرط کوختم ہو کی شرط کوختم ہو جب شرط ختم ہوجاتی ہے تو اس کے سہارے پر قائل دلیل خود بخو ذختم ہو جاتی ہے۔ نہ ہیہ کہ دودلیلیں آپس میں گیا جا جاتی ہیں، ان کے لئے شراؤ کی کوئی صورت باتی نہیں رہ جاتی ہیں۔ ان کے لئے شراؤ کی کوئی صورت باتی نہیں رہ جاتی ہیں۔ اس کے ہے دور ہوجاؤں گا، جوافراداس جاتی ۔ اگر اس مسللہ کی تفصیل میں چلا جاؤں تو آپنی اصلی بحث سے دور ہوجاؤں گا، جوافراداس میں کھی خض رکھتے ہیں وہ اس مسللہ کوجائے ہیں۔

حبیها که میں پہلے بھی کہد چکا ہوں کہان لوگوں کے مفروضے کی بنیاد ہی ہہ ہے کہ دین کی پیدائش منطق کی بنیاد پرنہیں ہوسکتی۔اب اس صورت حال میں ہم غیر منطقی امور یعنی خوف جہالت وغیرہ کا جائزہ لیتے ہیں۔

ان لوگوں سے یہ کہا جانا چاہئے کہ کسی انسان کی کوئی فکر ہر چند کہ باطل ہی کیوں نہ ہو،
لیکن اس فکر کی طرف بھی انسانی رجحان کی بنیادانسانی منطق ہی ہے۔ مثال کے طور پر چند ہزار
سال قبل انسان یہ سوچتا تھا کہ سورج زمین کے گردگھومتا ہے اور زمین ساکن ہے۔ کیا ہمیں بھی
اس سوال کا جائزہ لینا چاہئے کہ کیا وجہ ہوئی کہ انسان اس بات کا معتقد ہوا کہ زمین مرکز ہے اور
سورج اور ستارے زمین کے گردگردش کررہے ہیں؟ کیا یہ موت کا ڈرتھا اور یا الی ہی کوئی اور وجہ



تھی؟ ہرگز نہیں۔ہم کہتے ہیں کہ انسان کی فکر اور منطق نے اسے بینظر بیانے پر مائل کیا تھا،فکر اور منطق کے علاوہ کوئی اور عامل اس نظر بے کے اختیار کرنے میں دخل انداز نہ تھا۔اگر چہ بینظر بیہ درست نہ تھا مگر انسان دیکھتا تھا اور ظاہری طور پر اسے یہی دکھائی دیتا تھا کہ سورج اور ستارے زمین کے گردگردش کرتے ہیں۔جیساوہ دیکھتا تھا وہ ہی کچھ کہتا تھا، اس مسئلہ میں انسان کے دیکھنے اور اس کی فکر کے علاوہ کوئی اور وجہ نہتی، خارج سے یا ماور اء سے اس کے پاس کوئی دلیل نہتی۔ یہ بات تیرہ (۱۳) کے عدد کی خوست پر اعتقاد کے مانند نہتی کہ کہا جا سکے کہ اس مقام پر عقل انسانی کے علاوہ کوئی اور عامل کا رفر ما تھا۔

ان سے پوچھا جانا چاہئے کہ کیا انسان وہی چند ہزارسال پہلے کا انسان ہے؟ اگرا نہیاء کے مسئلے کونظرا نداز بھی کر دیا جائے تو بھی خوش سمتی سے آج علم فن وصنعت یہاں تک کہ فکر ونظر میں انسان کے چند ہزارسال پہلے کے جوآ تاریخ ہیں ،ان میں سے بعض تو بہت ہی اعلیٰ سطح کے ہیں انسان کے چند ہزارسال پہلے کے جوآ تاریخ ہیں ،ان میں سے بعض تو بہت ہی اعلیٰ سطح کے ہیں اور بہت سے ایسے ہیں کہ جن تک آج رسائی نہیں ہے ۔ قدیم ترین کتا ہیں کہ جو چین وغیرہ سے ملی ہیں ،ایسے فلسفیا نہ افکار پر بنی ہیں کہ جواس قدر دو تین اور بلند ہیں کہ آج کے انسان کو ورطہ حیرت میں ڈال دیتے ہیں ۔ آپ دیکھیں کہ اہرام مصر کے بارے میں پر وفیسر ہشتر ودی جیسے آج کے لوگ باور نہیں کر سکتے کہ بیاس زمانے کے انسانوں کے ہاتھوں کے ہیں ہوفی اور صفحت کی ترقی کا ایسانمونہ ہے کہ کہتے ہیں کہ انہیں دیگر سیاروں سے آکرانسانوں نے بنایا ہے۔ صنعت کی ترقی کا ایسانمونہ ہے کہ کہتے ہیں کہ انہیں دیگر سیاروں سے آکرانسانوں نے بنایا ہے۔ ہاں! کیا انسان وہی گزشتہ زمانے کا انسان اتن بھی فکر نہ رکھتا تھا کہ اس کی عقل اسے نہ ہب اور خدا کی طرف لے جاتی ؟

یے جوآپ کہتے ہیں کہ حوادث اور واقعات کے بارے میں سوچتا تھا اور کہتا تھا کہ ان کی کوئی علت یا سبب ہے۔ تو بہت خوب! وہ ایک قدم اور اٹھا لیتا ہے اور سوچتا ہے کہ خود وہ علت کیا ہے؟ بیرایک آسان ساقدم ہے کہ جسے انسانی فکر اٹھا سکتی ہے، اسی پہلے قدم پر نہیں ٹھہرتی اور یوں



کہہ کے نہیں رک سکتی کہ اس کا نام "الہ" اور خدا ہے، بلکہ فکر کہتی ہے یہ جو بارش ہے، کوئی چیز ہے کہ جو اسے برساتی ہے۔ پھر فکر اس چیز کی کھوج میں نکل پڑتی ہے کہ خود وہ چیز کیسی ہے؟ یہ بات انسان کے ابتدائی افکار کا حصہ ہے، اس کے لئے کوئی ایسا انسان نہیں چاہئے کہ جو مدرسہ گیا ہواور تعلیم حاصل کی ہو، بلکہ ہر انسان جلد ہی اس بات کی طرف منتقل ہوجا تا ہے کہ جو پچھ میں دیھر ہا ہول، یہ تقہور ومر بوب کی صورت میں ہے۔

#### قرآن اورمعرفت خدا

دیکھئے کہ قرآن ابراہیم کی داستان کوکس اعجاز آمیز پیرائے میں بیان کرتا ہے۔ وہ
ابراہیم کو جو قدیم ترین انبیاء میں سے ہیں، یہاں تک کہ وہ مسحاً ت اور یہودیت سے بھی پہلے
ہیں۔ یہ واقعہ اس زمانے کا ہے کہ جب ابراہیم ملیا ابھی بالکل نوجوان تھے، وہ بعض خاص وجوہ
کی بناء پر معاشرے سے الگ تھلگ رہے تھے۔ یہ ایک انتہائی غیر معمولی نکتہ ہے کہ قرآن بیان
کرتا ہے کہ ابراہیم کچھ خاص وجوہات کی بناء پر معاشرے سے دورر ہے تھے اور اپنا بچین انہوں
نے غار میں بسر کیا تھا (میں نے یہ بات کئ مرتبہ دہرائی ہے کہ قرآن کی جی ابن یقطان ابراہیم

کی ابن یقظان یعنی ایک ایساانسان که جسے فلسفی حضرات فرض کرتے ہیں کہ وہ غارمیں ہوا ورایک ایس یقظان یعنی ایک ایساانسان کہ جسے فلسفی حضرات فرض کرتے ہیں کہ وہ غارمیں ہوا ورایک ایس جگہ پر ہوکہ جہاں وہ کسی انسان کو خد دکیے پائے اور دیکھا جائے کہ وہ کس اس حالت میں بڑا ہو، پھراسی حالت میں وہ دنیا کے سامنے آ جائے اور دیکھا جائے کہ وہ کس طرح سے سوچتا ہے؟ لیکن قرآن کا اپنا ایک تی ابن یقظان ہے کہ جوایک حقیقی انسان بھی ہے )۔ جب انہوں نے پہلی مرتبہ اس دنیا کو دیکھا، حیکتے ستارہ پر نظر پڑی تو اس نے ہر چیز سے زیادہ جب انہوں نے پہلی مرتبہ اس دنیا کو دیکھا، حیکتے ستارہ پر نظر پڑی تو اس نے ہر چیز سے زیادہ



انہیں اپنی طرف جذب کرلیا، کہنے گئے:

هٰنَارَبِّيْ.

اب چاہے بیسوالیہ انداز ہویا قبول کرنے کی صورت میں "میرارب مجھے چلانے والا ہے، مجھے یا لنے والا،میری تدبیر کرنے والا۔"

پھرانہوں نے دیکھا کہ کچھ دیر بعداس کی جگہ کھتبدیل ہوگئ اوروہ ڈوب گیا۔انہوں نے دیکھا کہان کے اندر کی طبیعت ان سے کہتی ہے کہا پنے رب کی جستجو کر۔وہ طبیعت اور حالت مقہور ومربوب اور مسخر ہونے کی ہے، جسے انہوں نے «ھنا ربی» کہا تھا، اسے بھی اسی حالت

سے دوچار پایا،تو کہنے لگے:

لَا أُحِبُّ الْأَفِلِيْنَ. اللهُ

" مجھےان ڈوب جانے والوں کی توخوا ہش نہیں ہے۔"

چاند پرنظر پڑی تووہ بڑانظرآیا، کہنے گئے:

هٰنَارَبِّيْ.

اور جب دیکھا کہ وہ خود مربوب ہے، تو انہیں تعجب ہوا۔ انہوں نے محسوس کیا کہ میرا رب کوئی ہے تو سہی لیکن پنہیں، تیرت ہے کہاب کے بھی مجھ سے فلطی ہوگئی ہے۔ کہنے لگے: سے سے

لَإِنْ لَمْ يَهْدِنِيْ.

"اگرحقیقی پروردگارمیری رہنمائی نه کرتا تومیں سخت گمراہ ہو گیاتھا۔"

سورج کودیکھاتو پول اٹھے:

هٰ لَا رَبِّي هٰ لَا ٱ كُبَرُ ۚ فَلَهَّا ٱ فَلَتَ

پھروہ ان سب سے دست کش ہو گئے ۔انہوں نے سب کا حساب لگا یا اور یہ ہے بھی

Ï



بہت آسان سامسکہ، بیسب کہ جنہیں دیکھر ہاہوں، ایک سے ہیں۔ کہنے گئے:

سودا چینن کندخوش است کہ یکجا کندکسی
"بیسب چیزیں متحرک اور مسخر ہیں، انہیں گردش دی جارہی ہے۔"

انہیں ساراعلم ایک واحد مربوب کی صورت میں نظر آیا۔ قر آن بھی کہتا ہے کہ پہلے

انسان کی فکر بھی یہی کہتی تھی کہ پوری کا ئنات ایک مربوب کی طرح ہے، خدابس وہی ہے کہ جس
میں ان سب کی خصوصات نہ ہول۔

ابراہیم کیے لگے:

وَجَّهْتُ وَجُهِيّ لِلَّذِي فَكُرَ السَّلْوِتِ وَالْأَرْضَ. 🗓

"میں اپنا رخ اس ذات کی طرف کرتا ہوں جس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا

ے۔"

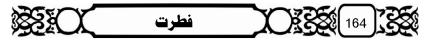
ان حفرات سے کہا جانا چاہئے کہ انسان شامی کیا ہے؟ اس طریقے سے درست ہے یا اس طرح سے کہ جس طرح سے تم کہتے ہو؟ تفسیر میزان کا مطالعہ لیجئے تو اس کے مطابق آیت " ذر" کھی اسی مسئلے کی نشان دہی کرتی ہے:

وَإِذَ اَخَذَ رَبُّكَ مِنْ يَنِيَّ ادَمَ مِنْ ظُهُوْرِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشُهَدَهُمْ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَ اَنْفُسِهِمْ ۚ اَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ﴿ قَالُوْ ابَلِي ۚ . ۚ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَل

اور (وہ وقت یا دکرو) جبتمہارے پروردگارنے بن آ دم کی پشتوں سےان کی نسل کو نکالا (جونسلاً بعدنسل پیدا ہونے والی تھی) اوران کوخودان کےاو پر گواہ بناتے ہوئے یو چھا کیا میں تمہارا بروردگار نہیں ہوں؟

<sup>∐</sup>انعام:9∠

تاعراف، ۲۷۱



قرآن کہتا ہے کہ بیامرتعلیم وتربیت سے مربوطنہیں ہے۔ پہلے زمانے کا، درمیانے زمانے کا اور آخری زمانے کا، گویا ہرزمانے کا انسان اس میں شامل ہے اور بیر بات انسان کی فطرت میں سے ہے:

ٱڵۺؾؙؠڗؾٜۨڴۿؗ؞

"كيامين تمهارا پروردگارنېين ہوں؟"

یعنی انسان احساس کرتا ہے کہ وہ خود اور ہر وہ چیز جواس کی سی خصلت و کیفیت رکھتی ہے، ان میں سے ہرگئی کا ایک رب ہے کہ جومر بوب نہیں ہے، کیونکہ اگر کوئی رب خودمر بوب ہو گا تو وہ بھی دوسر سے مربو بون میں سے ہے۔

جب یہ موضوع ایک منطقی بنیادر کھتا ہے، یعنی منطق اس امر کے لئے کافی ہے کہ انسان کواس تک پہنچا دے تو یہ کیا بیاری اور عارضہ ہے کہ انسان ایسے دلائل اور الی تاویلات میں پڑے؟ یہ بات تو پچھالی ہے جیسے کسی ہال کا دروازہ کھلا ہواور وہاں ایک نشست کا آغاز ہو چکا ہو، پھر کسی آ دمی کو ہم ہال کے کمرے میں دیکھیں اور کہیں کہ یہ آ دمی کہاں سے آ گیا؟ کیا وہ ایئر کنڈیشن والے سوراخ میں سے آیا ہے؟ کیا وہ دیوار میں نقب لگا کر آیا ہوگا؟ یا کیا جھت پھاڑ کر آیا ہوگا؟ ہیں گے اربے بھائی، دروازہ کھلا ہے، وہاں سے آیا ہے، اگر دروازہ کھلا ہوتو پھر یہ اجنبی دکھائی دے تو ادھرادھر دیکھنا چا ہے کہ کہاں سے آیا ہے؟ لیکن جب دروازہ کھلا ہوتو پھر یہ عارضہ ہی ہے کہ انسان سوچنے لگے کہ یہ سوراخ سے آگیا ہے۔

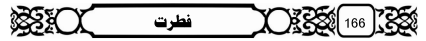
قرآن کی منطق قوی ہے یاان کی منطق؟ قرآن خاص طور پر حضرت ابراہیم کی مثال کا ذکر کرتا ہے۔ وہ ابراہیم جوسولہ (۱۲) برس کی عمر تک ایک ایک جگہ پر تھے، جہاں سے وہ دنیا کونہ دیکھ سکے، اتنا عرصہ وہ بس ایک غاربی میں رہے۔ کہتے ہیں کہ شروع شروع کا انسان یعنی ابتدائی ترین انسان کہ جس کی فطرت بالکل بے آلائش اور ہر طرح کے خارجی اثرات سے محفوظ تھی ، اپنی



فطرت کے ذریعےاں طرح کے فیصلے پر پہنچتا ہے، یعنی بیتوسادہ ترین مسائل میں سے ہے۔ بیتو ہوگیامسئلہ کاایک پہلو۔

دوسرا پہلویہ کہ کیا شروع شروع کا انسان اس کا نئات میں اس جیرت انگیزنظم کونہیں دکھے پاتا تھا؟ کیا شروع شروع کا انسان درخت نہیں اگا تا تھا؟ جب وہ دیکھا تھا کہ ایک سادہ سا نئے جب زمین میں بویا جا تا ہے تو وہ ایک درخت کی صورت اختیار کر لیتا ہے، پھر اس پر اس قدر پھول، پنے اور پھل نکل آتے ہیں۔کیا یہ بات اسے ورطہ جیرت میں نہ ڈال دیتی تھی؟ کیا وہ اپنے جسم کے نظام کونہ دیکھا تھا؟ کیا بہی نظم ونس انسان کو جیران نہ کر دیتا تھا کہ ہم کہہ سکیں کہ بہی امور انسان کے خدا اور مذہب کی طرف رجان کا سبب بن گئے؟ اب آپ چا ہیں تو اسے غلط کہہ لیس۔ میں کہوں گا،کیا یہ چیزیں انسان میں اس فکر کے پیدا کرنے کے لئے کافی نہ تھیں؟ جب فکر انسانی میں کہوں گئی ہیں اور جب منطق اور فکری درواز سے کھلے ہیں تو پھر ہم کیسے ان سبب بنا ہے؟ (ہم سبب بنا ہے؟ (ہم کہہ چکے ہیں کہ فکر انسانی کی بنیاد یہ ہے کہ وہ غور وفکر کرے ، چاہے غلط ہو جیسے زمین کی حرکت اور صورح ساکن ہونا)۔کیا جہالت اور واقعات کے اسباسب کونہ بچپانا شبب بن گیا ہے؟ کیا اس کی وجہ یہ ہوئی کہ اس نے مردول کوخواب میں دیکھا اور روحوں کی دوئی تک پہنچا؟

جب ایک سارا دروازہ کھلا ہے، تو پھریہ کیا جنون ہے اور یہ کیا سبب ہے کہ انسان الی پیزوں کا متلاثی ہو؟ جبکہ اسے نہیں ہونا چاہئے، جبکہ اس کے پاس فکری اور منطقی بنیا دموجود ہے۔ اولاً ابتدائی انسان کے لئے بھی اسی قدر کافی ہے کہ خدا کا تصور اسے حاصل ہو۔ ثانیاً تاریخ شاہد ہے کہ جس دور کو بیلوگ ماقبل تاریخ زمانہ کہتے ہیں، اس کے جس قدر تاریخی آثار موجود ہیں، ان سے بھی اس بات کا سراغ مل جاتا ہے کہ اس دور میں بھی بہت سے مفکر لوگ موجود تھے۔ اب ہمارے بقول وہ پینجبر تھے اور ان کے بقول وہ فلسفی تھے کہ جواس امر کے لئے کافی تھے کہ اس



سلسلے میں انسان کی رہنمائی کرسکیں۔کہاجا تاہے کہ

"ہم کہہ سکتے ہیں کہ انسان چونکہ وا قعات وامور کی بنیادوں اوراصول سے بے خبرتھا، لہٰذااس جہالت ولاعلمی کی وجہ سے انسانی فکر ہوٹک گئی ہے۔"

گویاایک جہالت اور دوسرا دلالت پر فطری اعتقاد، کیونکہ اگر علیت پراعتقاد نہ ہوتو فقط جہالت (کسی عقیدہ کے اختیار کرنے کیلئے) کافی نہیں ہے۔ میں نے اسے پہلا قدم اور دوسرا قدم کا نام دیا ہے۔

#### بهلاقدم

یہ ہے کہ انسان کہتا ہے کہ یہ واقعہ بغیر کسی علت وسبب کے نہیں ہوسکتا۔ انسانی ذہن یہاں تک کہ ایک تین یا چارسال کے بچے کا فربی بھی جب کسی واقعہ یا مسکد کا سامنا کرتا ہے تو سبب اور علت کو جاننے کا خواہش مند ہوجا تا ہے۔ مثلاً ایک تین چارسال کا بچے جب کہیں سے کوئی آواز سنتا ہے، اب آپ چاہے اسے ایک مفہوم سے دوسرے کی طرف ذہن کے سفر کا نام دیں یا کچھاور، بہر حال وہ ادھرادھر دیکھنے لگتا ہے۔ وہ اس کی علت اور سبب کوجاننا چاہتا ہے، یعنی اس کا متلاشی زبین اس بات کوئیس مانتا کہ آواز خود بخو دیپیدا ہوگئی ہے، یعنی ابتدائی انسان ہمیشہ علت کا متلاشی رہا ہے۔

#### دوسرا قدم

میں کہنا یہ چاہتا ہوں کہ دوسرا قدم ایک انتہائی سہل وآسان قدم ہے۔ یہ کوئی ایسا قدم نہیں ہے کہ بیسویں صدی آن پہنچے، تب انسانی فکر اس تک رسائی حاصل کرے، تب وہ کہتے کہ



خودعلت کیسے وجود میں آئی ہے؟ اسے علت کی علت کا مسئلہ کہتے ہیں اور پھر یہ مسئلہ پیش آئے کہ کیا ایک ایسی چیز ہے کہ جوان تمام چیز ول کی علت ہو یا ایسا کوئی وجود نہیں ہے؟ یہ سوال بہت جلد انسان کے ذہن میں ابھر آتا ہے، جب یہ سوال ابھرے وہی بات جو قرآن کہتا ہے یعنی جو انسانی فطرت میں ہے کہ

"جب انسان مربوبیت کے پہلوکود کھتا ہے، یعنی تغیر و تبدل کا مشاہدہ کرتا ہے، جب د کھتا ہے کہ چیزیں تغیر اور تبدل کا شکار ہوتی ہیں اور اپنی خواہش کے بغیر آتی جاتی ہیں، تو پھروہ تغیر و تبدل کے عامل کی جستجو کرتا ہے۔"

"ثبات صرف تغیر کو ہے زمانے میں "وہ دیکھتا ہے کہ تمام اشیاء تغیر و تبدل کے قانون کی پابند ہیں، یعنی محسوس کرتا ہے کہ ان سب کی سرشت میں بیہ بات سائی ہوئی ہے، یعنی بیسب تغیر پذیر چیزیں ہیں کہ جن پر کوئی ایک طاقت یا گئی قدر تیں حکم فرما ہیں اور بیسب کسی اور کی تابع فرمان ہیں، محکوم بھی ہیں اور مربوب اس کے ذہن میں اچانک بیہ بات ابھرتی ہے کہ کیا کوئی الیک طاقت وقدرت موجود ہے جو فقط حاکم ہو محکوم نہ ہو، تغیر دینے والی ہواور خود شغیر نہ ہو؟ ایسے سوال کا ذہن میں اجمر نامکمل طور پر ایک طبیعی اور فطری امرہے۔

منطقی فکرسے یہال میری بیمراذنہیں ہے کہ منطقی فکر ہمیشہ درست ہوتی ہے یانہیں۔ یہ
ایک الگ مسلہ ہے اور یہ کہ منطق نے انسان کی رہنمائی کی ہو، یہ ایک دوسرا مسلہ ہے۔ منطق بھی
توانسان کی رہنمائی کرتی ہے، اگر چہوہ رہنمائی غلط ہو، لیکن بہر حال فکر ہے کہ جس نے انسان کی
رہنمائی کی ہے، یعنی انسان کوخوداس کے اندر سے ہدایت ملی ہے، یعنی وہ اس کی قوت ادراک ہے
کہ جس نے اسے یہاں تک پہنچا یا ہے۔ قوت ادراک سے ماوراء کوئی عامل نہیں ہے، جیسا کہ
پہلے بھی عرض کیا ہے کہ زمین کے ساکن ہونے اور اس کے گردسورج کی گردش کا نظریہ ایک غلط
نظریہ تھا، لیکن یہی انسان کے ادراک کی قوت تھی کہ جس کے باعث انسان کئی ہزارسال تک اس



غلط نظریے پر قائم رہا۔ اس سے ماوراء کوئی عامل نہ تھا کہ جس کی بناء پر ہم یہ کہیں کہ چونکہ اب میہ غلط ثابت ہو گیا ہے، لہٰذا آئیں دیکھیں کہ کہیں اس کی علت کوئی خواب تو نہ تھا یا اس جیسی کوئی اور چیز؟ نہیں بلکہ انسان حس رکھتا ہے، فکر کرتا ہے، اپنی حس کی بنیاد پر وہ سوچتا اور فکر کرتا ہے۔ آئکھ بظاہر دیکھی تھی کہ زمین حرکت نہیں کرتی اور سورج متحرک تھا، کچھاو پر کواٹھتا تھا اور پھر مزیدا و پر کواٹھتا تھا اور پھر مزیدا و پر کواٹھتا تھا اور پھر مزیدا اس مسلے اٹھتا تھا، اسے دیکھا تو انسان نے خیال کیا کہ اس کی اس حس نے کوئی غلطی نہیں کی ، لہٰذا اس مسلے کے ادراک اور فکر سے ماوراء کوئی علت نہیں ہے۔

لہذاہم جو ہے ہیں کہ ان مسائل کے لئے ہمیشہ منطق اور ادر اک سے ماوراء کی علت کی جستو آخر کیوں کی جاتی ہے؟ ہمیں اس صورت میں ادراک اور فکر کی قوت سے ماوراء کی علت کی کھوج میں نکلنا چاہئے کہ جب دیکھیں کہ ہم ادراک اور فکر کے حوالے سے اس کی کوئی دلیل نہیں پیش کر سکتے ، پھر ہم کہہ سکتے ہیں کہ چونکہ اس کی کوئی دلیل نہیں ہوسکتی ، لہذا اس کا کوئی غیر ادراکی عامل موجود ہے ، جسے یہ لوگ جہل کہتے ہیں ، وہ اس جہل سے مختلف ہے کہ جس کا آپ ذکر کرتے ہیں۔ مسکلہ بیہ ہیں ہے کہ انسان کے فکر واستدلال کیا ہیں؟ لیکن وہ اپنے استدلال میں علطی کر ہیڑا۔ یہ وہ ہی جہل ہے کہ جس کا ایک فلفی میں اورائیک عالم اپنے علم میں مرتکب علطی کر ہیڑا۔ یہ وہ ایک خالم ایسے علم میں مرتکب موتا ہے۔ ان کے نز دیک جہل سے مراد ایسا جہل ہے کہ جوایک وہم کے سوانی گھائیں۔

مثال کے طور پرانسان نے ایک خواب دیکھا،خواب میں اس نے اپنی دوئی کومحسوں کیا۔ پھرسوچنے لگا کہ سب چیزیں روح رکھتی ہیں،مثلاً اگر بارش ہوئی توفوراً اس نے اسے کسی چیز سے منسوب کردیااور پھراس کا نام خدار کھ دیا۔

یعنی لوگ حقیقی مادی اسباب وعلل سے لاعلمی کی بناء پر فوراً اسے ایک ماوراء طبیعت (فطرت یامادیت)عامل سے منسوب کر دیتے ہیں۔

ایسا ہی نہیں ہے کہ پیلوگ اصول دلالت کو بالکل قبول نہ کرتے ہوں، بلکہ کسی حد تک



قبول کرتے ہیں، یعنی ان کے بیانات میں بھی۔خاص طور پراگسٹ کانٹ کے قول کے مطابق انسان نے شروع شروع میں علت دریافت کرنا چاہی ، لیکن وہ بات کو پہیں پر چھوڑ دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ فکر انسانی پہیں رک گئی اور تو ہمات کے پیچے چل پڑی، یعنی فکر انسانی نے اس سے ایک قدم آگے نہ بڑھایا یا صرف اصول علیت کو قبول کرلیا اور پھر اس سے آگے نہ بڑھ سکی۔ گویا انسان اس سے آگے نہ بڑھ سکی۔ گویا انسان اس سے آگے نہ بڑھ سکی، لہذا انسان اس سے آگے نہ سوچ سکا اور پہیں رک گیا اور چونکہ فکر انسانی اس مسکلہ کو حل نہ کر سکی، لہذا انسان نے مفروضے بنا لئے اور صرف تو ہمات کو اپنالیا، جو کسی بھی فکر ومنطق سے ہم آ ہنگ نہیں انسان نے کوئی منطقی غلطی نہیں کی، بلکہ تو ہم اور مفروضہ کا شکار ہوگیا۔ ہم کہتے ہیں کہ نہیں بلکہ آ غاز سے انجام تک یہ نہایا ۔ اگر فرض بلکہ آ غاز سے انجام تک بیانیان کی منطقی فوعیت کی ہے۔ (شہیر مطہری کی موجودہ کریں کہ اس نے انسان کے غلطی منطقی نوعیت کی ہے۔ (شہیر مطہری کی موجودہ تقریر کے آخری چند منٹ کا بیان ریکارڈ نہ ہو گا، جو افسوس کا باعث ہے)۔



# باب ہشتم: دین فطری ہے

کہا جاسکتا ہے کہ آپ نے یہ چاہا ہے کہ یہ ظاہر کریں کہ یہ بیان دین کی مختلف تو جیہ و تعبیر ہے (استادشہید کے خطاب سے قبل حسب معمول مذکورہ مقالے کے جائزے کا سلسلہ جاری رہا)، جبکہ یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ یہ تینوں مختلف تعبیری نہیں ہیں، بلکہ ہرایک نظر یہ اور مفروضے کے سی پہلوکا بیان ہے۔ انہوں نے در حقیقت اجتماعی عامل کی طرف تو جہنیں کی، وہ نظریہ اوران کی تو جہ انفرادی عامل کی طرف رہی ہے۔ دوسر لفظوں میں انہوں نے نفسیاتی تو جیہ کی ہے، نہ کہ معاشرتی ۔ یہ لوگ کہتے ہیں کہ انسان کا انہی مذکورہ دلائل کی بناء پر یعنی اپنی جہالت یا سی اور سبب سے دین کی طرف میلان پیدا ہو گیا۔ ان کے حساب سے اس زمانے میں کہ جس کا نام ان کے حساب سے اس زمانے میں کہ جس کا نام ان کے بقول طبقات اور مالکیت کا کوئی نام ونشان نہ تھا، پھر بھی دین موجود ہوسکتا ہے، کیونکہ ان کے اعتبار سے دین کا سرچشمہ ایک شخص کا افرادی اور نفسیاتی پہلو ہے۔

## مار کسزم اور پیدائش دین

مارکسزم کے نظریے کے مطابق یوں نہیں ہے، بلکہ ان کے نزدیک حتماً قبول کرنا پڑے گا کہ دوراشتر اکواولی میں دین ہرگز موجود نہ تھا۔ دین تواس وقت پیدا ہوا کہ جب مالکیت پیدا ہوئی اور معاشرہ، لوٹے والے اور لٹنے والے دوطبقوں میں تقسیم ہوا، جب امیر اورغریب پیدا



ہوئے۔ان کے نظریے کا ایک فرق تو ہے کہ جوذ کر ہوا، اس نظریے کے مطابق دین حاکم طبقے نے وضع کیا۔ ان کے نظریے کے مطابق ہمیں قبول کرنا پڑے گا کہ شروع شروع میں دین کو گھڑنے والے نود حکمران طبقے کا حصہ تھے لیکن گزشتہ نظریات میں طبقات کا کوئی ذکر نہ تھا، بلکہ وہ حاکم طبقے اور محروم طبقے میں تمیز نہیں کرتے اور ان میں فرق روانہیں رکھتے تھے۔لہذا اگر تاری نیشا بیت کرے کہ ایسانہیں ہے، یعنی اگر تاریخ کہے کہ سارے دین یا اکثر ادیان محکوم طبقات میں ظاہر ہوئے توان کا نظریہ لازمی طور پر رد ہوجاتا ہے، کیونکہ بیلوگ کہتے ہیں کہ دین کو حاکم طبقے نے بنایا ہے، تا کہ انہیں حاصل مراعات محفوظ رہ سکیں۔

کہتے ہیں کہ اس طبقہ کو پچھ مراعات اور امتیازات حاصل سے، جبکہ دوسر ہے طبقے کے پاس محرومیاں تھیں ۔ ان امتیازات کی حفاظت کے لئے ان لوگوں کو روحانی اور داخلی عامل کی بھی ضرورت تھی اور وہ عامل لازمی طور پر محکوم طبقے ہیں ایمان اور اعتقاد کی صورت میں ہونا چاہئے۔ ناگزیر ہے کہ اس طریقے سے حاکم طبقہ خود بے عقیدہ ہو، کیونکہ خود بی تو انہوں نے بیدیں گھڑا ہوتا ہے، الہذا وہ محکوم طبقے کو معتقد بناتے ہیں، لہذا محکوم طبقے ہی کو بالیمان، بااعتقاد ہونا چاہئے۔ اس اعتبار سے محکوم طبقے کے لئے دین کیا کر دارادا کرتا ہے؟ اولاً ان کے لئے تسلی کا ذریعہ بنتا ہے، ان سے کہاجاتا ہے کہ جو پچھ بھی اس دنیا میں تم سے کھوجائے گا، دوسری دنیا میں پالو گے، نم نہ کھا وَاور سبب با تیں اس لئے ہیں تا کہ وہ انقلاب برپانہ کریں، اس لحاظ سے دین کی تمام تر تعلیمات کو سبب با تیں اس لئے ہیں تا کہ وہ انقلاب برپانہ کریں، اس لحاظ سے دین کی تمام تر تعلیمات کو تسلی اور تشفی کے لئے ہونا چاہئے۔ قضاء وقدر کا عقیدہ اس لئے ہے کہ کہا جاسکتا ہے کہ قیام کا کیا فائدہ ہے؟ کیا تقدیر سے جنگ کی جاسکتی ہے؟ اگر انہیں احساس ہو کہ ان سے پچھ کھو گیا ہے اور فائدہ ہوجائے گا۔

لہذا (ان کے مطابق) دین کی تمام تر تعلیمات ان کے دل کی تسکین اور تمکین کے لئے ہیں، جبکہ اسلام جیسے ادیان میں موجود تعلیمات ایسی بھی ہیں کہ جوالی باتوں کے خلاف ہیں، لینی

## المجال ال

وہ تعلیمات ہیں کہ جوانقلاب کی دعوت دیتی ہیں۔ نہ فقط یہ کہ دین حاکم طبقے سے ظاہر نہیں ہوا،

بلکہ اس سے بالاتر حقیقت یہ ہے کہ حاکم طبقے سے ظاہر ہوا ہو یا دوسر سے طبقے سے بھوم اور محروم طبقے کے مفاد میں انقلاب اور قیام کی دعوت دیتا ہے۔ یہ بات ان کے نظر یے سے ہم آ ہنگ نہیں ہے، کیونکہ ان کے حساب سے تو بات اس کے بر خلاف نہیں ہوسکتی، ان تعلیمات کے اندر حاکم طبقے کے مفادات کے بر خلاف کی خیبیں ہونا چاہئے۔ مثلاً جن اجتماعی نظاموں کے تحت ہم زندگی گزار رہے ہیں، ان میں امکان ہے کہ اخبارات، ریڈیو، ٹیلی ویژن جیسے ذرائع ابلاغ سے کر انسان ایک لفظ بھی ادبیاس سے جوعوام کو حکمران طبقے کے خلاف تحریک کرنے والا ہو؟ نہیں، محمران طبقہ جو پھی کہتا ہے وہ اپنی وکالت میں کہتا ہے اور ممکن نہیں ہے کہ اس کے بر خلاف ہو، البذا اگر دین کو حاکم طبقہ گھڑ ہے تو اس کی تعلیمات میں قضاء وقدر جیسے مایوس کن اور عالم آخرت کے وعدوں کی صورت میں تسلی وقتفی دینے والے نظریات ہونے چاہئیں۔ اس کا لازی نتیجہ یہ ہے کہ وعدوں کی صورت میں تسلی وقتفی دینے والے نظریات ہونے چاہئیں۔ اس کا لازی نتیجہ یہ ہے کہ وعدوں کی صورت میں تسلی وقتفی دینے والے نظریات ہونے چاہئیں۔ اس کا لازی نتیجہ یہ ہم فرض کریں کہ دیندار طبقہ جاہل جی ہو، کیونکہ اگر وہ جاہل نہ ہوتوالی نعلیمات کو قبول نہیں کرے گا۔

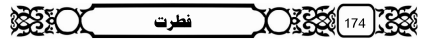
اس حوالے سے دیکھیں تو پھر ہم بیاعتر اض نہیں کر سکتے کہ انہوں نے اس مسکے میں مختلف طرح کے نظریات پیش کئے ہیں، یعنی یہ کہنا کہ دین حاکم طبقے کا ساختہ و پر داختہ ہے اور ان کا یہ کہنا کہ اس کے لئے عوام کی جہالت سے استفادہ کیا گیا ہے، یہ دونوں با تیں ایک دوسر بے کے منافی نہیں ہیں۔ ایک نظریہ یہ کہتا ہے کہ عوام چونکہ جابل سے، انہوں نے اپنے لئے دین کو اختر اع کر لیا اور یہ کہتے ہیں کہ حاکم طبقے نے عوام کی جہالت سے استفادہ کرتے ہوئے دین کو اختر اع کر لیا اور یہ کہتے ہیں کہ حاکم طبقے نے عوام کی جہالت سے استفادہ کرتے ہوئے دین کو خود سے دین کو گھڑ لیا ہو، مارک سٹوں نے تسلی کو عامل قرار دیا ہے، کیکن کہتے ہیں کہ حاکم طبقے نے این تسلی کے الئے ان کے لئے تسلی کا سامان وضع کیا ہے)۔



#### ماركسزم كےنظریے كا تنقیدی جائزہ

اس نظریے کے کمزور پہلوؤں میں سے ایک تاریخ ادیان سے مربوط ہے، یعنی تاریخ ادیان اس امرکی نشاندہی کرتی ہے کہ جب سے انسان اس زمین پر ہے، ان قدیم ترین ایام سے، یعنی اس زمان نمین پر ہے، ان قدیم ترین ایام سے، یعنی اس زمانے میں بھی کہ جسے بیلوگ اولین دوراشتر اک کہتے ہیں، پرستش کے آثار موجود ہیں۔ بلکہ ماکس مولر کا نظریہ تومشہور نظریے کے اس لحاظ سے بھی برخلاف ہے کہ وہ لوگ کہتے ہیں کہ پرستش کا سلسلہ عالم طبیعت کی اشیاء، بتوں اور ارباب انواع کی عبادت سے شروع ہوا اور پھر خدائے واحد تک پہنچا، جبکہ ماکس مولر کہتا ہے کہ قدیم ایام کی آگا ہی نے ثابت کیا ہے اور وہ شابت بھی کرتا ہے کہ قدیم ترین ایام سے خدائے واحد کی پرستش موجود ہے۔

الہذااس نظریے کے مطابق اولاً دوراشتراک اولی میں ممکن نہیں ہے کہ دین موجود ہو (جبحہ یہ بات تاریخ سے ہم آ ہنگ نہیں ہے)۔ ٹاٹیا پیادوار کہ جوطبقاتی ہیں، مثلاً دورجا گیرداری میں ہمیں یہ یہ یہ ان پڑے گا کہ تمام او بان کو لانے والے اوران کے اولین پیروکار حاکم طبقے سے تعلق رکھتے ہیں اور یہ بات بھی او بان کی مسلم تاریخ سے قطبی مطابقت نہیں رکھتی، یہوداور بنی اسرائیل کی تاریخ سے اس اعتبار سے ہم آ ہنگ نہیں ہے، کیونکہ اولاً موٹی اگر چہ خونی اور نسلی اعتبار سے محروم اور پسے ہوئے طبقے سے تعلق رکھتے تھے۔ وہ فرعون کے گھر میں بہت ناز وقعت میں سے تھا، کیونکہ وہ فرعون کے گھر میں بہت ناز وقعت میں لیا سے تھا، کیونکہ وہ فرعون کے ہیڈ کی حیثیت و کھتے تھے۔ وہ فرعون کے گھر میں، فرعون ہی کہ ہاتھوں پسے ہوئے طبقے کی حیثیت حاصل تھی، کیونکہ اس کی کوئی اولا دنہ تھی اور سے طبقے کی جمایت میں قیام کیا۔ اس بات کی کوئی اشترا کی توجیہ نہیں کی جاستی یا ہم اس کی اساس طبقے کی جمایت میں قیام کیا۔ اس بات کی کوئی اشترا کی توجیہ نہیں کی جاستی یا ہم اس کی اساس قومی، نسلی اورخونی قرار دیں، جبکہ ریجی بہر حال مار کسزم سے مطابقت نہیں رکھتی، چونکہ بیلوگ



تاریخ کااصل محرک طبقات کو بمجھتے ہیں ، نہ کہ خون کو۔ دوسر بے لفظوں میں یا تو ہم اسے موسی کانسلی تعصب قرار دیں کہ جب وہ بڑے ہوئے اور انہوں نے یہ سمجھا کہ ان کا اور فرعون کا خون مختلف ہے اور جواس کے ہم نسل ہیں ، ان کی حالت ایسی ہے اور ویسی ہے ، لہذا خونی تعصب نے انہیں قیام پر ابھارا کہ جو بہر حال مار کسزم سے ہم آ ہنگ نہیں ہے اور اگریہ نہیں تو پھر جو پچھ بھی کہیں ان کی طرز زندگی سے مطابقت نہیں رکھتا۔

ثانیاً فرعون کے گھر میں واقعاً موکا نے بنی اسرائیل کی حمایت میں قیام کیا، چنانچہ یہ قیام کورم طبقے کی طرف سے تھا۔ یہ فرعونیوں کا قیام نہ تھا، بلکہ فرعونیوں کے خلاف قیام تھا، لیخی بنی اسرائیل کا قیام تھا اور یہ بات سوفیصدان کی باتوں کے خلاف ہے، کیونکہ وہ تو کہتے ہیں کہ دین عالم طبقے کا گھڑا ہوا ہے۔ ان کے نظریے کے مطابق تو یہ کہنا چاہئے کہ یہودیوں کا دین فرعونی مشیزی نے گھڑا تھا، تا کہ بنی اسرائیل میں اطاعت وتسلیم کا حساس ابھارا جائے، جبکہ دین یہودتو اس لئے آیا کہ بنی اسرائیل کو قیام پر ابھارے۔

قرآن حکیم کے بقول:

وَتِلْكَ نِعْمَةٌ مَّنُّهُا عَلَى آنْ عَبَّلُتَّ بَنِيْ الْمُرَ آءِيْلَ. اللهِ بَيْنَ الْمُرَ آءِيْلَ. اللهِ ب به بن اسرائيل كى غلامى يراعتراض ہے:

يْقَوْمِ ادْخُلُوا الْاَرْضَ الْمُقَتَّاسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمْ . اللهَ

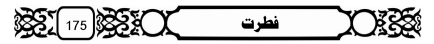
"اے میری قوم!اس مقدس زمین میں داخل ہوجاؤ کہ جواللہ نے تمہارے لئے مقرر

کی ہے۔"

ييسب تحريك ہے ..... ڈرونہيں ....استقامت اختيار كرو ..... صبر كرو .....الله پر توكل

<sup>🗓</sup> شعراء،۲۲

<sup>🖺</sup> ما کده ،۲۱



كرو.....الله بيكرے گا اوروہ كرے گا۔

اسلام بھی ایساہی دین ہے:

وَنُرِيْدُ أَنْ ثَمُنَّ عَلَى الَّذِيْنَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجُعَلَهُمْ آبِمَّةً وَيَجُعَلَهُمْ الْإِبَّةَ وَيَجُعَلَهُمُ الْوِرِثِيْنَ. "

"ہماراارادہ ہے کہ ہم ان لوگوں پراحسان کریں کہ جنہیں زمین میں کمزور بنا دیا گیا ہےاورانہیں پیشواقر اردیں اورانہیں ہم وارث بنائیں۔"

يه بھی فر مایا:

وَعَلَ اللهُ الَّذِينَ امَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَيَسْتَخْلِفَتَّهُمُ فِي الْرَرْضِ ... اللهُ الْرَرْضِ ... الْرُرْضِ ... اللهُ الْرُرْضِ ... اللهُ الْرُرْضِ ... اللهُ الْرُرْضِ ... اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

"تم میں سے جولوگ ایمان لائے ہیں اور نیک اعمال کرتے ہیں،ان سے اللہ کا وعدہ ہے کہ انہیں زمین میں ضرور جانشین بنائے گا.... یو وید ہے ایسے لوگوں کے لئے کہ جن سے دوسروں نے زمین کی خلافت دیں گے، زمین کی خلافت دیں گے، زمین کو تمہاری میراث قرار دیں گے۔"

...إنَّ الْأَرْضَ لِللهِ لَا يُؤْرِثُهَا مَنُ يَّشَأَءُ. اللهِ

" زمین الله کی ہے،اس کی مرضی جسےوہ اس کا وارث بنائے۔"

نيزفرمايا:

وَلَقَلُ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكُرِ آنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِي

<sup>🗓</sup> فقص: ۵

<sup>🖺</sup> النور:۵۵

<sup>🖺</sup> الاعراف:۱۲۸



الصَّلِحُونَ.

"اورالبتہ زبور میں ہم نے ذکر کے بعد بیلکھا کہ زمین کا وارث ہم اپنے صالح بندوں کو بنائمیں گے۔"

طاحسین نے ایک دلچیپ کتاب کھی ہے، جس کا نام" الوعدالحق" جناب احمد آرام نے اس کا ترجمہ کیا ہے، بنام" وعدہ راست" اس کتاب" الوعدالحق" کاعنوان یہی آیت ہے:

وَعَلَ اللهُ الله

اس کتاب میں غلاموں ، مستقعضوں ، محروموں اور زیر دستوں سے تعلق رکھنے والے بیس (۲۰) منتخب افراد کا ذکر کیا گیا ہے ، جنہیں اس قرآنی وعدہ نے حیات نوعطا کی ، مثلاً عمار یا سے بے ، میں راہ ، ابوذ رغفاری اور عبداللہ بن مسعود سی بہت اچھی اور قابل مطالعہ کتا بوں میں سے ہے ، پچوں اور جوانوں کواس کے مطالعے کی نصیحت کی جانی چاہئے ۔ تاریخ اسلام اصلاً ایسی ہی تاریخ بیس ، اسپنے آقا وَں سے لڑتے ہیں ، ایپنی بین مسعود آتے ہیں اور ابوجہل سے لڑتے ہیں ، اسپنے آقا وَں سے لڑتے ہیں ، لینی بین مظاموں کا انقلاب ہے ، بنیادی طور پریہامراس نظریے سے مطابقت نہیں رکھتا۔

ڵڒؙؿؙۼؚڹُ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوْءِمِنَ الْقَوْلِ الَّامَنُ ظُلِمَ ط. اللهَ نيزية که

وَالشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوْنَ ﴿ اللهِ تَرَ اَنَّهُمُ فِي كُلِّ وَادٍ يَّهِيْمُونَ ﴿ وَالشَّعِرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوْنَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَذَكُرُوا وَاللهُ اللهِ اللهِ اللهِ وَذَكَرُوا وَاللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

<sup>∐</sup>انبياء:۵•ا

تانساء:۸ ۱۲



الله كَثِيْرًا وَانْتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا ط. 🗓

"اور بیہ جوشعراء ہوتے ہیں، ان کی پیروی گمراہ لوگ کرتے ہیں۔ کیا تو نے نہیں دیکھا کہ بیہ ہروادی میں پھررہے ہوتے ہیں اور بیہ جو پچھ کہتے ہیں وہ کرتے نہیں، مگروہ لوگ کہ جوایمان لائے اورعمل صالح بجالاتے ہیں۔"

یعنی شعر، جواوراس طرح کے پراپیگنڈا کے موقع پراسلام اجازت دیتا ہے (کہ مظلوم فریاد کرنے) یا اسی طرح فیبت کوحرام قرار دیتا ہے، گرایسے مواقع پرایسے امورکوئی ایک دونہیں ہیں، یہ تعلیمات ال منطق سے ہم آ ہنگ نہیں ہیں۔ گویا مار کسزم کا یہ نظریہ ایک ایسی بات ہے کہ جو لکھائی گئی ہے اور ان کے نزویک اسے قبول کرنا چاہئے، اگر چہ یہ کسی حقیقت پر منطبق نہیں ہوتی۔

## کیادین جہالت کی پیداوارہے؟

اس سے بڑھ کران لوگوں کی منطق ہے کہ جودین کوسرف لوگوں کی جہالت کا نتیجہ سمجھتے ہیں اوراسے ایک نفسیاتی مسئلے کے حوالے سے لیتے ہیں۔ مقالہ کلھنے والے نے بھی بیاعتراض کیا ہے، وہ کہتا ہے کہ اگر ایسا ہے تو پھر لوگ جواس قدر عالم ہو گئے ہیں، دین کوخود بخو دختم ہوجانا چاہئے۔

آپ موازنہ کریں، ہرغیر دین عقیدہ کہ جو گزشتہ دور میں لوگوں کی جہالت کے نتیج میں تھا، صرف علم کے آنے سے، جیسے چراغ کے آنے سے ظلمت حجیٹ جاتی ہے، خود بخو د نابود ہو گیا ہے۔ اس نظریے کے مطابق علم کی ترقی کے ساتھ دین کو بالکل ناپید ہوجانا چاہئے، یعنی علماء

<sup>🗓</sup> شعرا: ۲۲۴\_۲۲



میں دینداری کا وجو دنہیں ہونا چاہئے ، جبکہ خودرُسل کے بقول ہم دیکھتے ہیں کہ جہلاء کے طبقے میں لا دین بھی۔ (یہی لا دین بھی۔ (یہی ہیں اور لا دین بھی۔ (یہی ہمارے ہاں بھی ہے جنہیں جھڑے کرنے کے سوا کچھ سمجھ نہیں آتا، کیا ان کے درمیان دیندار زیادہ ہیں یا ہے دین ؟ان میں دیندار بھی ہیں اور لا دین بھی )۔

شاید ہر زمانے میں علمائے میں عالم ترین شخص دیندار ہوتا ہے، یہاں تک کہ خود ہمارے زمانے میں بھی یہی عالم ہے۔ ان کی منطق کے مطابق تو اصلاً محال ہے کہ آئن سٹائن دین و مذہب پراعتقادر کھتا ہو یا مائس بلانک یا ولیم جیمز یا برکسن یا ڈارون اوران جیسے اول درج میں شار ہونے والے دانشور دین پراعتقادر کھتے ہوں۔ ڈارونزم میں بہزاد لکھتا ہے کہ اگر چیکلیسانے ڈارون کی شدید تکفیر کی، اس کے باوجود آثرِ عمر تک خدائے بگانہ پراس کا ایمان و اعتقاد باقی رہا۔ جبکہ یہی ڈارونزم مارکسیوں کے ہاتھ میں آج ایک بہت بڑا ہتھیار ہے، خود ڈارون کواس کے علم نے لا مذہب نہیں کیا۔ ایک اور جگہ میں آج ایک بہت بڑا ہتھیار ہے، خود ڈارون کواس کے علم نے لا مذہب نہیں کیا۔ ایک اور جگہ میں ان پڑھا ہے کہ موت کا وقت آیا تو ڈارون کواس کے علم نے لا مذہب نہیں کیا۔ ایک اور جگہ میں نے پڑھا ہے کہ موت کا وقت آیا تو ڈارون کواس کے علم نے لامذہب نہیں کیا۔ ایک اور اسے چھوڑ تا نہ تھا، یہا مرالی منطقوں سے مطابقت نہیں رکھتا۔

علاوہ ازیں مارکسسٹوں کے نظریے کے مطابق آپ طبقاتی نفاوٹ کوختم کر دیں تو دین خود بخو دختم ہوجائے گا، یعنی ضرورت نہیں ہے کہ آپ دین کے خلاف جنگ کریں۔ان کی منطق بیہ ہے کہ طبقاتی امتیازات کوختم کر دیں، سوشلسٹ معاشرہ تشکیل دیں، دین کا وجو دخو دبخو دختم ہوجائے گا۔ جبکہ اس کا غلط ہونا خود سوشلسٹ ممالک میں آشکار ہو چکا ہے، خود سوشلسٹ ممالک اس کے خلاف بہترین دلیل ہیں۔ یہ جولوگ ابھی تک سوویت یونین میں دین کے خلاف اس قدر پراپیگنڈا کرتے ہیں، کس لئے ہے؟ طبقاتی امتیازات نہیں ہیں، لیکن پھر بھی گاہے بگاہے اس قدر پراپیگنڈا کرتے ہیں، کس لئے ہے؟ طبقاتی امتیازات نہیں ہیں، لیکن پھر بھی گاہے بگاہے کہتے رہتے ہیں کہ جوانوں میں دین رسوخ پیدا کررہا ہے، اس کے خلاف کچھ کریں، جب علت



ختم ہوگئی ہے تومعلول کوبھی ختم ہو جانا چاہئے ۔ آپ تو کہتے ہیں کہ پیدائش دین کی وجہ طبقاتی امتیازات ہیں،اب جبکہآ ہے کا معاشرہ طبقاتی نہیں ہے، چردین کی طرف میلان کیوں پیدا ہوتا ہے؟ للبذا ضرور اس کی بنیاد کچھ اور ہونا چاہئے یا دوسر ہے مما لک میں مثلاً اسلامی مما لک میں ، ہمیں یوں فرض کرنا چاہئے کہ جونہی کوئی اسلامی ملک سوشلسٹ ہو جائے ، سب مسجدوں کے دروازے خود بخو دبند ہوجانے جا ہئیں۔جبکہ ہم دیکھتے رہے ہیں کہ نہ خود اسلامی ممالک کواس کی فکر ہے اور نہمیں ان کے بارے میں اندیشہ ہے۔مختلف مما لک سوشلسٹ ہور ہے ہیں اور ان میں ایبا کوئی خطرہ نہیں ہے، اگر کچھ لا مذہب سوشلسٹ مما لک میں موجود ہیں تو طبقاتی مما لک میں زیادہ ہیں۔اب طبقاتی مما لک میں دیکھیں کہ کیادین ومذہب کے خلاف جنگ زیادہ تر حاکم طبقه کرر ہاہے یا محکوم طبقہ؟ (ظاہر ہے کہ جا کم طبقہ زیاوہ دین کے خلاف نبرد آ زماہے، جبکہ مار کسزم کےمطابق مذہب تو حاکم طبقے کا ساختہ ویرداختہ ہے،لہذااسے تواس کےخلاف برسریرکارنہیں ہونا چاہئے )۔ بیاجتا عی حقائق ہیں کہ جن کا ہمیں حامنا ہے،ان لوگوں کی منطق سے ان کی کس طرح سے توجیہ ہوسکتی ہے؟ کیسے ان کی توجیم کن ہے؟

## ویل ڈیورنٹ کی رائے

ویل ڈیورنٹ اگر چپخود ایک لامذہب شخض ہے، اپنی کتاب" درسہانی تاریخ" میں ایک بات کہتا ہے کہ جو واضح طور پر ناراضگی وغصہ کی وجہ سے ہے۔ وہ دین کے بارے میں کی جانے والی توجیہات نقل کرتا ہے اور کہتا ہے کہ درست نہیں ہیں اور آخر کا رکہتا ہے:

" دین کی سو(۱۰۰) جانیں ہیں، اسے آپ جتنا بھی ماریں گے، پھرزندہ ہوجائے گااور بیا یک حقیقت ہے۔ یہ کہنے کی ضرورت نہیں کہ اس کی سوجانیں ہیں؟ اتنا ہی کہد یں اور راحت



پائٹیں کہاس میں جان ہے، یہ کیوں کہتے ہیں کہ سوجانیں ہیں؟ انسانی فطرت کولل نہیں کیا جا سکتا۔"

وہ کہتاہے کہ

" مختلف جگہوں پر دین کے خلاف اتنی جنگ کی گئی ہے کہ وہ سمجھنے لگے کہ اب انہوں نے اسے بالکل جڑسے اکھاڑ پھینکا ہے، اب ممکن نہیں ہے کہ دوسری نسل میں باقی رہے۔"

کہتاہے کہ

"اسے جتنا بھی مارا گیا، یہ پھرسے زندہ ہوگیا۔"

سامعین میں سے سی نے اس موقع پر کہا:

"جب تك تيرى جان نه كال جائے۔"

واقعاً ایبا ہی ہے، یہاں تک کہ تیری جان نکل جائے ، حتیٰ کہ یہی مقالہ لکھنے والا کہ جو ایک مادہ پرست (Materialist) تخص ہے، اس موقع پرخوب کہتا ہے۔ جب اس طبقاتی نظریے کاذکر کرتا ہے تو کہتا ہے:

"اس نظریے کے مطابق تو پیداواری اور ترقی پیند طبقے مثلاً مزدور طبقہ، ان کا مذہب سے کوئی تعلق نہیں ،اس سے انہیں کوئی سروکار نہیں )، چونکہ ان کا تفکر ان کی زندگی کے تقاضوں کے نتیجے میں ترقی پینداور سائنسی ہے۔استعاری اور غیر پیداواری طبقات کے برعکس کہ جنہیں اپنے مفادات کی حفاظت کے لئے مذہب کی ضرورت ہے۔"

اس کے بعد مقالہ نگار جواب دیتا ہے:

" یے نظر سے بھی حقیقت سے بالکل مطابقت نہیں رکھتا، مشاہدات اور اعداد وشاراس کے خلاف ثابت کرتے ہیں۔ کسان شاید معاشرے کا پیداواری ترین طبقہ ہے اور اس کے باوجود



مذہبی ترین بھی ہے۔روشن فکروں کے برعکس کہ جوعموماً غیر پیداوار ہوتے ہیں، کیکن تمام طبقوں کی نسبت مذہب سے ان کا تعلق کم ہوتا ہے (لہذا بیہ بات روشن فکر طبقہ وغیرہ سے مربوط نہیں)، برسر کار مزدوروں کی نسبت بے کاروں کی مذہب سے وابستگی کم تر ظاہر ہوتی ہے۔ صنعتی مما لک کے مزدوروں میں مذہب کی طرف موجود صدی میں رجحان گزشتہ صدی سے زیادہ ہے اور آخری دہائیوں میں گزشتہ دہائیوں کی نسبت زیادہ ہے۔"

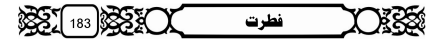
سب سے اہم بات ہے ہے کہ چین اور عوامی جمہوریا وَں میں مذہب نہ صرف یہ کہ ختم نہیں ہوا، بلکہ اس کا نفوذ اور اثر ورسوخ روز افزوں ہے، جبکہ ان کا دعویٰ یہ ہے کہ ان کے ہاں طبقاتی تقسیم ختم ہو چی ہے، ان کے سب لوگ پیداواری ہیں۔ ان کی توجیہ اور استدلال کیا ہے؟ اس کی حیثیت ایک شکست خوردہ نظر کے علاوہ پھے نہیں ایکن پہلوگ ان باتوں کو اسی پیرائے میں دہراتے رہتے ہیں۔ پہلے انہوں نے پچھے خوبصورت عبارتیں بنا لیس ہیں اور اب ان کو دہراتے رہتے ہیں۔ دوسر لفظوں میں انہی باتوں کا بڑی دنشین عبارتوں میں تکرار کرتے دہراتے رہتے ہیں۔ دوسر کے نفظوں میں انہی باتوں کا بڑی دنشین عبارتوں میں تکرار کرتے رہے ہیں۔کوئی اس پرسوچتانہیں کہ کیا ہے با تیں درست بھی ہیں یانہیں؟

ماکس مولر کا بیخاس نظر بیک تو حید کاعقیده مشرک سے پہلے موجود تھا، ایک ایسا نظر بیہ کے کہ جوموجود تو ہے، لیکن اس کے مانے والے زیادہ نہیں ہیں۔ اکثریت کا خیال یہی ہے کہ شرک کاعقیدہ تو حید سے پہلے تھا، البتہ دین اسلام کی منطق کی روسے تو حید کاعقیدہ شرک سے پہلے تھا، یعنی شرک ایک منحرف شدہ تو حید ہے۔ ان کا نظر بید ہے کہ شرک کا وجود تو حید ہے جال تھا، لیکن تاریخ حیات تک بھی ہے، انسان کی موجود گی کا پیتہ دیتی ہے۔ دوسر لفظوں میں جہال بھی انسان کا کوئی نام ونشان ملتا ہے، وہاں عبادت کے آثار موجود ہیں، اشتر اک اولی کا مسئلہ علامتوں ہی کے حوالے سے ان لوگوں نے اخذ کیا ہے۔ شروع ہی سے عبادت کی موجود گی کا نظریہ، میں دوسروں کے نقط نظر کوفقل کرنے کے طور پر بیان نہیں کرتا، بلکہ ایک دینی و مذہبی نظر یے کے طور پر



ذکر کرتا ہوں۔ جہاں جہاں پر بھی انسانی زندگی کا کوئی نشان ہے، چاہے وہ اشترا کی صورت میں ہو، چاہے غیر اشترا کی اوراختصاصی صورت میں،عبادت کے آثار ہیں۔ ابھی تک کسی الی انسانی زندگی کا کوئی سراغ نہیں ملا،جس میں عبادت کا وجود نہ ہو (اس موقع پر سامعین میں سے کسی نے سوال کیا)۔

بعض کا کہنا ہے کہ آگ سے پہلے کے زمانے میں عبادت کا کوئی نشان نہیں ماتا؟
جواب میں شہید مطہری علاصلاۃ واسلا نے فرمایا، اس بات کو میں ان خصوصیات کے ساتھ نہیں جانتا
ہوں کہ یہ بات عموی نظر ہے کے برخلاف ہے، تا ہم آپ کا یہ کہنا بھی اشتراک اولی کے مسئلے سے
میل نہیں کھا تا۔ آپ کہتے ہیں کہ جب آگ کا انکشاف ہوا عبادت بھی ظہور پذیر ہوئی، جبکہ ہم
میل نہیں کھا تا۔ آپ کہتے ہیں کہ جب آگ کا انکشاف ہوا عبادت بھی ظہور پذیر ہوئی، جبکہ ہم
اولی کے دور (البتہ اشتراک اولی کے دور سے پہلے بھی کچھ دور سے، کہنا چا ہے کہ قبیلوں کی صورت
میں ساجی زندگی کے دور سے، وہی گھتی باڑی کے دور سے پہلے کہ جوشکار وغیرہ کا دور ہے) میں اور
میں ساجی زندگی کے دور سے پہلے کہ جس میں ان کے نظر یے کے مطابق ما کلیت وجود میں آئی، امکان
نہیں کہ پرستش موجود ہو۔ اب آپ کا یہ کہنا کہ آگ سے پہلے کے دور میں عبادت کا کوئی نشان
نہیں ماتا، اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا، علاوہ ازیں" کوئی نشان نہ ملنا" اس کے نہ ہونے پر دلالت
نہیں ماتا، اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا، علاوہ ازیں" کوئی نشان نہ ملنا" اس کے نہ ہونے پر دلالت



## باب نہم: دین کے نقطہ آغاز کے بارے میں ڈور کہیم کے نظریے کا جائزہ

چھٹا نظریہ کہ جو دین اور مذہب کی پیدائش کے سرچشمہ کے بارے میں مذکورہ مثال میں بیان کیا گیاہے،اس کاعنوان ہے" بازگشت بہازخود برگا نگی"۔

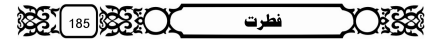
اس عنوان کے تحت فرانس کے ایک مشہور ماہر عمرانیات ڈورکہیم کا ذکر کیا گیا ہے۔
پیدائش مذہب کے بارے میں اس وقت ڈورکہیم کا نظر پید ذیا کے مشہور ترین نظریات میں سے
ہے۔ میرا خیال ہیہ ہے کہ مذکورہ مقالہ کے مصنف نے اسے بیان کرنے میں اپنے کچھ خاص
نظریات بھی اس میں مخلوط کر دیئے ہیں، یعنی ہیہ ہے کہ ہم ڈورکہیم (Emile Dur Kheim Mr)
کے نظریا کی قابل میں مخلوط کر دیئے ہیں، یعنی ہیہ ہے کہ ہم ڈورکہیم نظریات کا علم ہے، وہ "بازگشت بدا خود برگانگی" قرار دیں، شایداس مقالے کے مصنف کی اپنی مخصوص اصطلاح ہے، میں نے کسی اور جگہ ہیا صطلاح نہیں دیکھی۔ جہاں تک مجھے ڈورکہیم کے نظریات کا علم ہے، وہ "اصالت اجتماعی" (Socialism) کا قائل، یعنی معاشرے کے لئے اصالت کا قائل، یعنی معاشرے کے لئے اصالت کا قائل ہیں (Individualism)۔اس



(فزکس اور کیمسٹری کے طلبہ کے لئے آمیز (Mixture) اور مرکب (Compound) کی اصطلاحوں میں جوفرق ہے، وہی فرق مرکب اعتباری اور مرکب حقیقی کے مفہوم میں اپنے مقام پریایاجا تاہے)۔

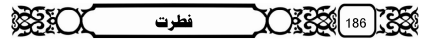
ایک لحاظ سے مرکب کی دوشمیں ہیں، اعتباری اور هیقی ۔ مرکب اعتباری لیخی چیزوں کا ایسا مجموعہ کہ جن کے درمیان ایک طرح کی وابشگی موجود ہوتی ہے، البتہ بغیراس کے کہ کوئی شخصا پنی انفرادیت کھود ہے اور اپنے تئیں کل میں حل کر دے۔ مثلاً ہم کسی ایک جگہ پر موجود رختوں کے مجموعہ کو باغ کہتے ہیں، ایک ورخت کو باغ نہیں کہتے، ان سب کو ملا کر باغ کہتے ہیں، لیکن باغ کا ہر جز اپنی مستقل حیثیت رکھتا ہے، یہ درخت بھی اپنی انفرادیت رکھتا ہے اور دوسرا درخت بھی اپنی انفرادیت رکھتا ہوتا تو بھی درخت ہوتا اور اگر یہاں تنہا ہوتا تو بھی کہی درخت ہوتا اور اگر یہاں تنہا ہوتا تو بھی ہی ہوتا اور اگر بہاں تنہا ہوتا تو بھی ہی ہوتا اور اگر باغ میں ہونے سے اس میں کوئی تبدیلی بھی آئی ہے تو بھی بالکل سطحی ہے، گہری نہیں ہے۔ مثلاً اس باغ میں خو بانی کے ایک درخت کی "انفرادیت" درختوں کے مجموعہ میں شامل نہیں ہے۔ مثلاً اس باغ میں خو بانی کے ایک درخت کی "انفرادیت" درختوں کی بھی ہے۔ ایسے مجموعہ میں شامل اور مرکب کو ہم مرکب اعتباری کہتے ہیں۔

لیکن مرکب حقیقی میں ہر چیز کی انفرادیت کل میں شامل ہوجاتی ہے، یعنی اس میں کسی چیز کی سابقہ حالت باتی نہیں رہتی، ہر چیز اس میں اپنی ماہیت کھودیتی ہے اورنئی ماہیت اختیار کر لیت ہے، وہی ماہیت کہ جوکل کی ماہیت ہوتی ہے جیسے (کیمیائی اور طبیعی مرکبات" Chemical لیتی ہے، وہی ماہیت کہ جوکل کی ماہیت ہوتی ہے جیسے (کیمیائی اور طبیعی مرکبات" Physical Compounds) عالم طبیعت (Nature) میں موجود ہر مرکب اسی طرح کا ہوتا ہے۔مثلاً یانی کواگرہم مرکب کہتے ہیں تو وہ دومختلف عناصر (Elements) کے باہمی ملاپ سے



تعمیر شدہ صورت ہے اور اس میں ان دونوں کی ماہیت تبدیل ہو چکی ہے، یعنی نہ اب آسیجن پانی میں آسیجن کی صورت میں موجود ہے اور نہ وہ اینی خاصیت رکھتی ہے، اس طرح اب ہائیڈروجن میں آسیجن کی صورت میں موجود نہیں ہے۔ ان دونوں نے آپس میں مل کر ایک مرکب کی حیثیت اختیار کر لی ہے اور حقیقت میں ایک نئی ماہیت وجود حیثیت اختیار کر لی ہے اور حقیقت میں ایک نئی ماہیت وجود میں آگئی ہے کہ جو پانی کی ماہیت ہے۔ ہاں پانی کا پھرسے تجزیہ کر کے اسے انہی ابتدائی عناصر میں تبدیل کیا جاسکتا ہے، کیکن اس وقت یہ وہ نہیں ہے اور یہی حالت دیکر طبیعی مرکبات کی ہے۔

## انسانی معاشر کے گی ترکیب کی نوعیت



بدن کی خصوصیت کی طرح ہے، یعنی وہ ان دوسروں کے زیرائز نہیں ہوتا۔ نفسیاتی کھاظ سے اس کی جبلت میں جو چیز پائی جاتی ہے وہ دوسر ہے حیوانوں میں ہو یا نہ ہو، اس سے اس حیوان کوکوئی فرق نہیں پڑتا، جبکہ انسان کا ایک معاشرتی پہلوہی ہوتا ہے یا اگر ہم اپنی زبان میں کہیں تو انسان ایک روحانی پہلوکا بھی حامل ہے اور بیوہ پہلوہے جو اس کی شخصیت سے مربوط ہے، نہ کہ فرد سے۔ ایسا کس طرح سے ہے؟ پچھلے زمانے کے فلسفی بھی یہ بات تسلیم کرتے ہیں کہ حیوانات کے جو آمادہ اور مستعد جبلت کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں، انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں، انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں، انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں، انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں، انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں، انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں، انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں، انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں، انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں، انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں کہ انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہیں۔ انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دنیا میں آتے ہوں انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تر صلاحیتوں کے ساتھ دیا میں آتے ہیں۔ انسان ان کے برخلاف کمل اور تمام تو ساتھ دیا میں تھوں کی ساتھ دیا میں آتے ہیں۔ انسان ان کے برخلاف کمل کے ساتھ دیا میں تھوں کی ساتھ دیا میں تو ساتھ دیا میں تو ساتھ دیا میں تو ساتھ دیا میں تھوں کی تو ساتھ دیا میں تو ساتھ دیا میں تو ساتھ دیا ہوں تو ساتھ دیا ہوں تھوں کی تو ساتھ دیا ہوں تو ساتھ دیا ہوں کی تو ساتھ دیا ہوں تو ساتھ ہوں تو ساتھ دیا ہوں تو ساتھ ہوں تو ساتھ دیا ہوں تو ساتھ ہوں تو سا

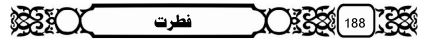
ہم نے جہاں فقرات کے بارے میں گفتگو کی ہے، وہاں اس بات کا ذکر کیا ہے۔ وہ لوگ جوانسان کے لئے فطرت کے قال نہیں ہیں، ان کے قول کے مطابق روح انسان اس کی پیدائش کے وقت ایک کورے کا غذکی ہی ہوتی ہے، یعنی اس پرکوئی نقش نہیں ہوتا، اس پر جو پچھ لکھیں وہی ثبت ہوجائے گا، جبکہ اس کے برعکس حیوانات کی کیفیت ایک کھے لکھائے صفح کی ہی ہوتی ہے۔ اگر ہم فطرت کے بھی قائل ہوں تو اس کے معنی پیدیں کہ ان صلاحیتوں کا سلسلہ کہ جو مکمل طور پر اور بالقو ۃ انسان میں موجود ہے، وہ کسی پھل یا اس کے درخت کے نیج کی استعداد کی مانند ہے۔ جولوگ فطرت سے انکاری ہیں، ان کے مطابق پیدائش کے وقت انسان ایک خالی صفحہ کی مانند ہے کہ جس پر جو بھی لکھا جائے وہی نقش ابھر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا، اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا کہ اسے فرق نہیں پڑتا کہ اس پر آئے گا کہ کہ کوئی آئے ہوئی گائی کھوں ہیں۔

جولوگ فطرت کے قائل ہیں، ان کے مطابق انسان ایک نئے کی طرح ہے اور جب وہ نئے ہوتا ہے توعملاً وہ درخت نہیں ہے، پتانہیں ہے، شاخ نہیں ہے، پھل نہیں ہے، لیکن یہ سب کچھ بننے کی صلاحیت اس کی ذات میں موجود ہے۔ اگر ہم اسے جلا کرخا کستر کر دیں تو گویا ہم نے اس کی صلاحیتوں کو مملی صورت اختیار نہیں کرنے دی۔ لہذا بات اتنی ہے کہ انسان ایک مکمل اور تما متر



صلاحیتوں اور توانا ئیوں سے بھر پور موجود ہے، جسے معاشرہ برگری بخشا ہے، یعنی معاشرہ ہے کہ جو انسان کو روحانی شخصیت عطا کرتا ہے۔ انسان معاشرے سے زبان سیکھتا ہے، اس سے آداب، رسوم، افکار اور عقا کدحاصل کرتا ہے۔ بیمعاشرہ ہے کہ جواس کے ظرف روحانی کو پر کرتا ہے اور اس کی شخصیت کی تعمیر کرتا ہے، اس طرح وہ بھی اپنی باری پر دوسروں پر انز انداز ہوتا ہے۔ وہ فقط ایک مستقل اور انز پذیر وجو ذہیں ہے، بلکہ تا ثیر بخش ہے اور فعال بھی ہے، یعنی ایک ہاتھ سے دیتا ہے۔ ایک فرد کے لحاظ سے متعلم و طالب علم اور دوسرے کے اعتبار سے معلم واستاد ہے، بلکہ جب وہ معلم ہوتا ہے تو اس وقت وہ استاد بھی ہوتا ہے اور شاگر دبھی، سکھا بھی رہا ہوتا ہے اور سیکھ بھی رہا ہوتا ہے۔ اور شاگر دبھی، سکھا بھی رہا ہوتا ہے اور سیکھ بھی رہا ہوتا ہے۔ اور شاگر دبھی، سکھا بھی رہا ہوتا ہے اور سیکھ بھی رہا ہوتا ہے۔

ی خواس نے سیکھا ہوتا ہے) یا اور اور جو پھواس نے سیکھا ہوتا ہے) یا این تخلیق مہارت سے اسے سکھا تا ہے اور اس سے سیکھتا ہے، لینی انسان ایک دوسرے پر افرانداز ہوتے ہیں۔ معاشرے کے افرادنف ائی ہو جانی اور ثقافی کیا ظ سے پانی کوشکیل دینے والے عناصر کی مانند ہیں، لینی ایک دوسرے پرا ثرانداز ہوتے ہیں، بالکل اسی طرح جیسے آسیجن اور ہائیڈروجن ایک دوسرے سے مل کر ایک نئی ترکیب اختیار کر لیتی ہیں، ایک دوسرے پر اثرانداز ہوتی ہیں۔ افراد کے ایک مجموعے کے باہم میل ملاپ سے ایک دوسرے پر اثرانداز ہوتی ہیں۔ افراد کے ایک مجموعے کے باہم میل ملاپ سے ایک دوسرے پر اثرانداز انسان کے دوخود (Self) ہیں، ایک افراد کی اور دوسراا جہا تی۔ پانی میں ہائیڈرجن اور آسیجن بھی ایک خاص حد تک ایک دوسرے سے امٹیازر کھتی ہیں، ایک دوسری حد کے خاط سے اور ایک سطح پر دونوں پانی ہیں اور پانی ہونے میں انہوں نے آپس میں وحد ت کیائی" پیدا کر لی ہے، اگر وہ ایک "میں" کا احساس کرتیں تو ہرکوئی اپنے آپ میں ہی میٹوں کرتی کہ میں پانی ہوں۔ پانی کوجو آپسین اور ہائیڈروجن کی مشترک" میں "ہے، اس اعتبار سے ہرفرد میں دور" میں موجود ہیں، آسیجن اور ہائیڈروجن کی مشترک" میں "ہے، اس اعتبار سے ہرفرد میں دور" میں موجود ہیں، آسیجن اور ہائیڈروجن کی مشترک" میں "ہے، اس اعتبار سے ہرفرد میں دور" میں "موجود ہیں، آسیجن اور ہائیڈروجن کی مشترک" میں "ہے، اس اعتبار سے ہرفرد میں دور" میں موجود ہیں، آسیجن اور ہائیڈروجن کی مشترک" میں "ہوں سے، اس اعتبار سے ہرفرد میں دور" میں "موجود ہیں،



ایک انفرادی اور دوسری اجتماعی یا" ساجی"۔

## دین کی پیدائش کا سرچشمه ڈور کہیم کی نظر میں

ایک اصول ڈورکہیم کی باتوں میں موجود ہے۔ اگرچہ ہس انداز سے میں نے بات
بیان کی ہے، ان حضرات کی کتابوں میں اس طرز پرنہیں ہے۔ ہم نے اپنی مشرقی اصطلاحات
کے قالب میں بیان کی ہے، کیکن بات یہی ہے اور ڈورکہیم کے کلام سے مجموعی طور پرجو بات کھلی
ہے، وہ یہی ہے کہ اس کا انحصاراتی بات پر ہے، لیکن ڈورکہیم ان لوگوں میں سے ہے کہ جنہوں
نے پچھاور مسائل کی روسے اس نظر بے کا اظہار کیا ہے۔ بات دراصل بیہ ہے کہ اس نے اور اس
سے پہلے ماہرین نے جو گزشتہ ابتدائی قبائل کا مطالعہ کیا، وہ قبائل کہ جو بالکل ابتدائی تھے، ویسے
می قبائل کہ جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اس جیسے قبائل ہمارے زمانے میں اٹھارہویں
صدی تک موجود رہے ہیں اور شاید اب بھی موجود ہوں، یعنی انہوں نے بڑم خود جو ابتدائی

اس کے مطابق آپ ان کی کتابوں میں دیکھئے کہ وہ لکھتے ہیں اور اس بات کا اعتقاد رکھتے ہیں کہ انسان کے ابتدائی ترین حالات میں بھی ایک طرح کی عبادت موجود رہی ہے۔ مظاہر طبیعت (Nature) کی پرستش البتہ انہیں ایک طرح کا تقدس دینے کے ساتھ، مثلاً کہتے ہیں کہ بعض غاروں میں ایسے آثار، مثلاً ایسے پھر ہیں اور سجدہ گاہوں اور تسبیحوں کی مانند چیزیں، جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ ابتدائی انسان ان کے لئے ایک طرح کے نقدس کا قائل رہا ہے، انہیں چومتا تھا اور ان کے لئے غیر معمولی احترام کا قائل تھا۔ اس سلسلے میں کہ کیا کوئی دوطرح کا مذہب تھا یا ایک ہی طرح کا؟



اس میں اختلاف ہے، بعض کہتے ہیں کہامک ہی چیز ہے اور بعض کہتے ہیں کہ دو چیزیں ہیں۔ ایک اور بات جو انہوں نے ابتدائی اقوام کے بارے میں کہی ہے وہ" توتم" (Totem) اور توتم پرتی (Totemism) ہے۔ ان کا نظریہ ہے کہ گزشتہ ابتدائی اقوام اور بعض ہمارے زمانے کے نز دیک کی اقوام بھی ایک طرح کے حیوان کی بوجا کرتی رہی ہیں، کیونکہ ان کا ایک اعتقادیہ تھا کہ وہ خود اور پرحیوان ایک ہی نسل سے ہیں۔حیوان سے انسان کے وجود میں آنے کا عقیدہ کہ جس کی سائنسی صورت ڈارونزم (Darwanism) ہے، کی غیر سائنسی صورت پہلی قوموں میں رہی ہے۔مثلاً کسی قوم نے سمجھا کہوہ گائے کی اولا دیانسل ہے،لہذا ان کا نظریہ ہیہ ہے کہ گائے برتی کا سرچشمہ اور ہندوستان میں گائے کا تقدس اسی وجہ سے ہے کہ بہت قدیم ہندی اقوام کا توتم گائے ہے،البتہ اس میں بعداز اں تبدیلی پیدا ہوئی اور وہ افکارختم ہو گئے،لیکن گائے کا تقدیں باقی ہے یااس طرح بعض نے فلال پرندہ کواپنا توتم سمجھا (توتم ازم (Totemism) بعض قدیم قبائل اپنی نسل کی بنیاد کسی نہ کسی حیوان یا درخت ہے منسوب کرتے تھے اور جس حیوان سے ا پیخ آپ کومنسوب سمجھتے تھے، اس حیوان یا درخت کی پوجا کرتے جس سےاپنے آپ کومنسوب کرتے ،مثال کےطور پر ہندوؤں میں گاؤپرتی کی رسم ) یااس طرح بعض نے فلاں پرندے کو ایناتوتم سمجھا۔

یفکرلوگوں میں کیسے پیدا ہوتی ہے کہ ہم فلاں حیوان کی نسل سے ہیں، پھروہ اس حیوان کی پوجا شروع کر دیتے ہیں، اس حیوان کے نقدس اور غیر معمولی طاقت کے قائل ہو جاتے ہیں، اس حیوان کوقوم وقبیلہ کا محافظ سمجھنے لگتے ہیں اورا یسے ہی عقائدا پنالیتے ہیں؟

اس امر کے استدلال میں کہتے ہیں کہ ڈور کہیم کا نظریہ تھا کہ یہ وہی انسانوں کی روح اجتماعی کا ظہور ہے۔ اس اعتبار سے کہ چونکہ واقعاً ہر انسان اپنے اندر دو "میں" محسوس کرتا ہے، ایک "میں" اس جہت سے کہ میں زید بن عمر و ہوں، یہ وہ "میں" ہے کہ جس کے مقابلے میں



دوسر بے فر د کا"میں" ہوتا ہے۔ یہ میرا مال ہے نہ کہ تیرا، اور دوسری"میں" کہ جواجتا عی ہے( مثلاً ہم کہ جوایرانی ہیں، ہمارے لئے"ایرانی میں"ایک مشترک" میں" ہے )، ہاں چونکہ ایبا ہے، بیہ قبائل کہ جواس حیوان کی بوجا کرتے رہے ہیں ، درحقیقت اجتاع کو بوجتے رہے ہیں۔ان کا پیر عقیدہ ہوجا تا ہے کہاس قبیلے کے سب لوگ اس کی اولا دہیں، بعد میں اگراس کی پرستش کرتے تھے تو بیر فقط اس اعتبار سے نہ تھا کہ ہمارا نسب اس تک پہنچتا ہے، بلکہ اس لئے بھی کہ وہ اس معاشرے کامظہر ہے، یوں در حقیقت وہ اپنے ہی اجماع "ساح" کی پرستش پڑمل پیرا تھے۔ اب وہ شکل کہ جو بلندتر ہے اور زیادہ جدید (Modern) ہے،جس میں ڈور کہیم کی باتوں ہی کی تقلید کی گئی ہے، یہی ہے کہ جومقالہ نگار نے بیان کی ہے۔اس نے خود پرستی وغیرہ کی بات نہیں کی ،اس نے وہی پہلا حصہ بیان کیا ہے کہ جو میں عرض کر چکا ہوں۔ وہ کہتا ہے کہ ایک طرح کی"خود برگانگی سے واپسی" ہے (خود برگانگی یعنی اپنی ذات کو اجنبی سمجھنا)، انسان میں در حقیقت دو"خود" موجود ہیں، ایک انفرادی"خود" اور دوسرا اجتماعی"خود"۔ انسان اینے بہت سارے کام اجتماعی"خود" اور"میں" کے لحاظ سے کرتا ہے،مثال کے طوریرانسان کسی جگہ ایثار کرتا ہے،آپایارکا پیمعنی کرتے ہیں کہ پیغیر کواینے پرتر جمح دینے سے عبارت ہے، پھرآپ اس سلسلے میں دلائل پیش کرتے اور تجزیہ کرتے ہیں کہانسان کوفطر تااپنے لئے کام کرنا چاہئے ۔انسان کے اندر کیا احساس ہے کہ دوسر ہے کوایئے آپ پر مقدم کرنے لگتا ہے؟ بیتوایک ایسا کا م ہے کہ جو منطقی محسوس نہیں ہوتا کیکن بہر حال انسان ایسا کرتا ہے اور ایسا کرنے کواپنی ذات کے لئے کئے جانے والے کام سے برتر بھی سمجھتا ہے اور اسے ایک مقدس کام خیال کرتا ہے۔ کہتاہے کہ بیآ یکی غلط فہی ہے کہ آپ ایٹار کو سمجھتے ہیں کہ بید وسرے کواینے برتر جی دینے سے عبارت ہے، بلکہ ایثار کرنے والاخود ہی کوخود پر مقدم کرر ہا ہوتا ہے، چونکہ اس کے دو

"خود" ہیں ، ایک اجماعی اور دوسرا انفرادی \_اب یہاں دوسرےخود نے ظہور کیا ہے، لہذا خود ہی



نے خود کے لئے کام کیا ہے، لیکن انفرادی خود کے لئے نہیں، بلکہ اجتماعی خود کیلئے۔ چنانچہ اخلاق کی مجھی اس صورت میں توجیہ ہوجاتی ہے، قومیت اور قوم پرسی کا احساس اور قوم وملت کے لئے ایثار اور معاشرے کے لئے قربانی کی بھی توجیہ کی جاسکتی ہے۔ اس سے مرادد وسرے کے لئے کچھ کرنا نہیں، خود کے لئے قربانی کی بھی توجیہ عی خود ہے۔ مضمون نگار نے یہ گفتگو" از خود گرشتگی"" ایثار باحال نثاری "کے عنوان کی ہے۔

میراخیال یہ ہے کہ رتعبیرخودا پنی ہے( دوست احباب سےخواہش ہے کہ وہ خودوقت نكاليں اور متعلقه كتيجيں جہاں بھي مفصل تر ہوڈ ورکہيم كانظريه تلاش كريں اور اس مسئلے پر بھي تحقیق ہوتو اچھا ہے،اس جگہ سے تقریر کا کچھ حصہ ریکارڈ نہیں ہوسکا)، اپنی اجماعی خود گنوا بیٹھا ہے،اسے "غیر" سمجھنے لگتا ہے اور اپنے آپ سے اسے جدا کر لیتا ہے۔اپنے آپ میں دو" خود" محسوں کر تاہے،انفرادی خود کہجس میں" میں" ہے" نفس" ہے،" خود" ہے،انفرادیت ہےاورایک " میں"اور ہے کہ جس میں اجتماع ہے،معاشرہ ہے۔ چر پول وہ کام بھی دوطرح کا کرتا ہے،وہ کام کہ جواجماعی"میں"انجام دیتا ہے(اوروہ کام کہ جوانفرادی"میں"انجام دیتاہے )،رفتہ رفتہ اس اجمّاع "میں" کو بھول جاتا ہے۔ بلاتشبیہ کہا جا سکتا ہے کہ جیسے اللہ کے بارے میں قرآن میں تعبیرات آئی ہیں کہانسان درحقیقت اللہ کوفراموش کر دیتا ہےاورنیتجاً وہ خو**رو** بھی بھلا دیتا ہے، پھر خوبیوں کے ایک سلسلے پراس کی نظر پڑتی ہے، خیال کرتا ہے کہ خودتو انفرادی خود ہی میں منحصر ہے۔ بعدازاں جو کام اجتماعی" میں" کے ساتھ انجام دیتا ہے،ان کے لئے موضوع تلاش کرتا ہے،اب اس موضوع کواپنی ذات سے باہر فرض کر لیتا ہے،اسے" ماوراء طبیعت"۔ایک معکوی جہت سے ایسی بہت میں یا تیں ایک عرفانی صورت اختیار کرلیتی ہیں۔ سالها دل طلب جام جم ازما می کرد آنچه خود داشت زبیگانه تمنا می کرد



دل جام جم کابرسوں تقاضا کئے رہاخود پاس تھاجو،اس کی تمنا کئے رہا۔

یکھی کہتا ہے کہ جناب! یہ وہی آپ کی خود ہے، وہی آپ کی اجتماعی خود ہے، ہاں البتہ

آپ اسے کھو بیٹھتے ہیں، کیونکہ آپ اسے کھو بیٹھتے ہیں، اس لئے اب اسے اپنے غیر میں اور اپنے

آپ سے باہر تلاش کررہے ہیں اور یہ ہے" ازخود برگائی" (خود کوفر اموش کردینا یا بھلادینا)، یعنی

انسان اپنے آپ کوفر اموش کر بیٹھتا ہے،" غیر" کو" خود" کی جگہ جھتا ہے اور وہ غیر (ماوراء الطبیعہ ہے)۔

نمت بحد الله